
الحمدله، والصلاة والسلام عل رسول اله، وعل آله وصحبه أجمعين، وبعد:

قد قرر الجوين قاعدة؛ وه: أن"الحاجة العامة تنزل منزلة الضرورة الخاصة"[1]، ثم ذكرها كثير من المؤلفين بعده، ويتم

الاستدلال بها كثيرا ف النوازل المعاصرة، خاصة ف نوازل المعاملات المالية، وقبل الاستدلال بها نحتاج إل مراعاة الأمور

التالية:

الأمر الأول: أن الجوين قسم الضرورات ثلاثة أقسام: قسم: لا يستباح إلا بالضرورة لفحشه أو بعده عن الحل، فيرع الشرع

فيه تحقق وقوع الضرورة، ولا يتف بتصورها ف الجنس، بل يعتبر تحققها ف كل شخص؛ كأكل الميتة وطعام الغير[2]،

وقسم: "يتناه قبحه ف مورد الشرع، فلا تبيحه الضرورة أيضا، بل يوجب الشرع الانقياد للتهلة والانفاف عنه؛ كالقتل

والزنا ف حق المجبر عليهما"[3]، والقسم الثالث: ما يرتبط ف أصله بالضرورة، ولن لا ينظر الشرع ف الآحاد والأشخاص

وهذا كالبيع وما ف معناه، فليس البيع قبيحا ف نفسه عرفًا أو شرعا [4]، فالضرورة عند الجوين عل هذا التقسيم ه كل

ما أباح المحرم، والحاجة تنزل منزلة الضرورة ف إباحة المحرم القريب من الحل، أو غير القبيح عل اصطلاحه، أما ما

،فلا تبيحه الضرورة، والحاجة من باب أول كان بعيدًا عن الحل أو كان فاحشًا، فالحاجة لا تجيزة، وأما القسم الثان

فالحاجة تنزل منزلة الضرورة ف قسم من أقسامها فقط، ولا تنزل منزلتها مطلقًا.

الأمر الثان: أن هناك اختلافًا وتداخلا ف مصطلح الحاجة والضرورة، وقد تطور مفهوم الحاجة والضرورة من عصر

الجوين إل العصور الت بعده مما أدى إل تطبيق القاعدة ف غير محلها؛ فالحاجة عند الجوين:"لفظة مبهمة لا يضبط فيها

قول... وليس من الممن أن نأت بعبارة عن الحاجة نضبطها ضبط التخصيص والتمييز حت تتميز تميز المسميات

ان فالإم ذلك من البيان تقريب وحسن ترتيب"[5]. وأقص ان فالإم ن أقصوالمتلقبات بذكر أسمائها وألقابها، ول

بيان الحاجة عند الجوين؛ أنه ليس مشروطًا فيها الضرورة وخروج الروح، ولا يعن بها تشوف الناس إل الطعام، وتشوقها

قاعدة: الحاجة العامة تنزل منزلة الضرورة الخاصة
الاتب : مرض العنزي

التاريخ : 17 يونيو 2015 م

المشاهدات : 12013



إليه، فالحاجة إذًا بين ذلك[6]، وكل ما بين ذلك مما هو قريب من الضرورة وخروج الروح، أو بعيد عنها إل درجة التشوف

والتشوق فهو داخل ف مفهوم الحاجة عند الجوين، ولن ما الحاجة الت تنزل منزلة الضرورة عنده؟

إذا صبر الناس كافة عليها وقعوا ف يترتب عليها ضرر، والت الت ه تنزل منزلة الضرورة عند الجوين الحاجة الت

الضرورة[7]، ومن نصوصه الت تبين ذلك:" الحاجة ف حق الناس كافة تنزل منزلة الضرورة، ف حق الواحد المضطر،

فإن الواحد المضطر لو صابر ضرورته، ولم يتعاط الميتة، لهلك، ولو صابر الناس حاجاتهم، وتعدوها إل الضرورة، لهلك

الناس قاطبة، فف تعدي الافة الحاجة من خوف الهلاك، ما ف تعدي الضرورة ف حق الآحاد"[8]. ومنها: "فالمرع إذًا

دفع الضرار، واستمرار الناس عل ما يقيم قواهم"[9]. ومنها:"فإنا اعتمدنا الضرار وتوقعه"[10]. ومنها: "فليعتبر فيها درء

الحال أو ف الضرار بها"[11]. ومنها:"ويتحصل من مجموع ما نفينا وأثبتنا أن الناس يأخذون ما لو تركوه لتضرروا ف

لام عنينا به ما يتوقع منه فساد البنية، أو ضعف يصد عن التصرف والتقلب فأدراج ال المآل، والضرار الذي ذكرناه ف

أمور المعاش"[12]، ثم اشترط الجوين لتنزيل الحاجة منزلة الضرورة ف إباحة المحرم أن يون الحرام أطبق الزمان

وأهله، فقال:"إن جميع ما ذكرناه فيه إذا عمت المحرمات، وانحسمت الطرق إل الحلال"[13]. وقد ذكر ف بداية تقريره لهذه

القاعدة: "أن الحرام إذا طبق الزمان وأهله، ولم يجدوا إل طلب الحلال سبيلا، فلهم أن يأخذوا منه قدر الحاجة، ولا تشترط

الضرورة الت نرعاها ف إحلال الميتة ف حقوق آحاد الناس"[14].

فالحاجة الت ذكر الجوين أنها تنزل منزلة الضرورة ه ما يترتب عل فقدها ضرر، أو خوف هلاك، أو لا تجري بفقدها

مصالح الدنيا عل استقامة، والحاجة بهذا المفهوم ه بمعن الضرورة عند كثير من أهل العلم، فمن تعريفات الضرورة عند

الحنفية:"خوف الضرر عل نفسه أو بعض أعضائه بتركه الأكل"[15].

ومنها عند المالية:"أنها لا بد منها ف قيام مصالح الدين والدنيا"[16].

ومنها عند الشافعية:"ومن خاف من عدم الأكل عل نفسه موتًا أو مرضا مخوفًا أو زيادته، أو طول مدته، أو انقطاعه عن

رفقته، أو خوف ضعف عن مش أو ركوب ولم يجد حلالا يأكله"[17].

ومنها عند الحنابلة:"الضرورة المبيحة؛ ه الت يخاف التلف بها إن ترك الأكل. قال أحمد: إذا كان يخش عل نفسه، سواء

كان من جوع، أو يخاف إن ترك الأكل عجز عن المش، وانقطع عن الرفقة فهلك، أو يعجز عن الركوب فيهلك"[18].

ومن تعريفات المعاصرين:" أن تطرأ عل الإنسان حالة من الخطر، أو المشقة الشديدة، بحيث يخاف حدوث ضرر، أو أذى

بالنفس أو العضو، أو بالعرض، أو بالعقل، أو بالمال، وتوابعها"[19].

فمفهوم الحاجة والضرورة تطور من عصر الجوين إل العصور الت تليه، فالحاجة صارت تعن مجرد المشقة دون أن

يترتب عليها ضرر، والضرورة الت قسمها الجوين ثلاثة أقسام أصبحت قسما واحدًا، فالقسم الذي تبيحه الحاجة، والقسم

الذي تبيحه الضرورة، أصبح كله داخلا ف الضرورة، وإطلاق قاعدة "الحاجة العامة تنزل منزلة الضرورة الخاصة"، دون

ال من حيث إن الحاجة التإش مفهوم الحاجة، والضرورة، ودون مراعاة لأقسام الضرورة، يوقع ف مراعاة للتطور ف

كانت بعيدة من الضرورة ف عصر الجوين، صارت تتنزل منزلة الضرورة ف قسمها الأول فتبيح من الحرام ما لا تبيحه إلا

الضرورة، مع أن الجوين ذكر أن الحاجة ‐الت تنزل منزلة الضرورة، والت ه داخلة ف مفهوم الضرورة عند غيره، لا

تبيح ما تبيحه الضرورة مما بعد عن الحل؛كأكل الميتة، وأكل مال الغير.

الأمر الثالث: أن الجوين ذكر أمثلةً للحاجة العامة الت تنزل منزلة الضرورة الخاصة ف إباحة المحظور، وه: تصحيح



الإجارة[20]؛"فإنها مبنية عل مسيس الحاجة إل المساكن مع القصور عن تملها وضنة ملاكها بها عل سبيل العارية...من

حيث إن الافة لو منعوا عما تظهر الحاجة فيه للجنس لنال آحاد الجنس ضرار لا محالة"[21]، والبيع ذكر أنه ضرورة أو

حاجة منزلة منزلة الضرورة[22]، وجواز النظر إل المخطوبة، إذا لم يخف الفتنة؛ لعموم الحاجة ف بناء الناح عل تمييزه،

ودوام الحياة الزوجية، والخلق لا يستوون ف تمييز الجمال من عدمه[23]، وكذلك جواز النظر إل وجه المرأة عند تحمل

الشهادة عليها[24]، وولاية السلطان للمرأة الت لا ول لها[25]، والمرأة المعتدة إذا خافت ضياع مالها، وله خطر وقدر

يجوز لها الخروج[26]. وهذه الأمثلة الت ذكرها الجوين يترتب عل فواتها ضرر أو اختلال ف مصالح الدنيا والدين؛

مقدار الضرر، وبعضها يدخل ف كضياع المال، أو عدم استقرار الأسرة، أو ضياع الحقوق، أو غيرها، وإن كانت تختلف ف

للحاجة العامة تنزل بمنزلة الضرورة ف ذكرها الجوين مفهوم الضرورة عند غيره، وبعضها لا يدخل، وكل هذه الأمثلة الت

إباحة بعض المحرمات؛ كالمحرم القريب من الحل،  كما ذكر ف خروج المعتدة :"والتربص وإن كان واجبا؛ فإنه من قبيل

الأمورِ التابعة، والآدابِ المتأكدة المترقّية من نهاية الندب إل أول درجة الوجوب"[27]، أو المحرم للذريعة كما ف كشف

وجه المخطوبة، فإن النظر للمرأة ليس محرما لذاته، ولم يذكر الجوين أمثلة لإباحة محرمات لا تبيحها إلا الضرورة اطرادا

مع رأيه ف أن الحاجة العامة لا تبيح كل المحرمات، بل تبيح  المحرم القريب، أوغير القبيح كما سبق بيانه ف الأمر الأول.

فالجوين مع تقعيده لهذه القاعدة لم ينزل الحاجة العامة منزلة الضرورة الخاصة مطلقًا ف إباحة كل محرم؛ لا من حيث

تقعيدها، ولا من حيث الأمثلة، فلا تبيح الحاجة العامة عنده أكل الميتة، وأكل مال الغير، وما فحش من المحرمات، أو بعد

عن الحلال، مع أن الحاجة الت ينزلها منزلة الضرورة تدخل ف مفهوم الضرورة عند غيره كما سبق ف التعريفات السابقة،

فالأصل الذي بن عليه الجوين قاعدته هو أن:"كل باب بن عل معنً، ثم فرض انخرام ذلك المعن بشء يقع معتادا؛ فذلك

المعن يقتض أن يطَّرد حت لا ينخرم"[28]، وجواز المحرمات الت لا تبيحها إلا الضرورة كأكل الميتة، أو أكل مال الغير،

للحاجة، خرم للمعن الذي بن عليه الباب.

الأمر الرابع: أن الزركش ذكر ف المنثور قاعدة:"الحاجة الخاصة تبيح المحظور"[29].  وذكر لها أمثلة؛ كتضبيب الإناء،

والأكل من طعام الفار، ولبس الحرير لمن به حة[30]؛ وتدل هذه الأمثلة عل أن الحاجة الخاصة تبيح بعض المحظورات،

كما سبق بيانه ف الحاجة العامة، ولا يوجد فيها مثال لحاجة أباحت محرما من المحرمات الت لا تبيحها إلا الضرورة،

فالقاعدة ليست عل إطلاقها، لن السيوط أت بعده وجمع بين قاعدة الجوين، والزركش، فقال: "الحاجة تنزل منزلة

الاوهذه الصيغة الجديدة للقاعدة سببت إش ،ذكرها الزركش الضرورة عامة كانت أو خاصة"[31]، وذكر نفس الأمثلة الت

من حيث الإطلاق، ومن حيث المراد بالحاجة الخاصة، أما الإطلاق فقد سبق بيان أن الإطلاق ف القاعدة غير مراد، وأما

المراد بالحاجة الخاصة، فإن كان المقصود بالخاصة أهل حرفة معينة، أو بلد معين[32]؛ فقد ذكر الجوين أنهم إن تعذر

عليهم تحصيل الحلال، ولو اقتصروا عل سد الرمق، وانتظروا انقضاء أوقات الضرورات، لانقطعوا عن مطالبهم، فحمها

حم الحاجة العامة فه تنزل منزلة الضرورة، فليأخذوا أقدار حاجتهم كما سبق بيانه[33].

أما إن كان المقصود بالخاصة آحاد الناس[34]، فإن المقرر عند الجوين صاحب القاعدة:"أن المرع ف حق الآحاد

حقيقة الضرورة"، وقد افترض الجوين ف نهاية المطلب صورة نادرة لحاجة خاصة بآحاد الناس: وه امرأة معتدة لو لم

تخرج لضاع مالها، فتردد الجوين ف تركها للتربص، وقارن بين التربص الذي هو من قبيل الأمورِ التابعة، والآدابِ المتأكدة

المترقّية من نهاية الندب إل أول درجة الوجوب، وبين ضياع المال وهو شديد[35]، واختار:" أن المال إذا كان يضيع، وله

خطر وقدر، فلا بأس لو خرجت، وإن فرض الضياع عل وجه الندور"[36].



وعند غير الجوين ،نزِل الحاجة العامة منزلة الضرورة عند الجوينفهذه الصورة فيها ضرر ضياع المال، والضرر ي

حصول الضرر داخل ف مفهوم الضرورة، والمحرم الذي فيها ليس من المحرمات الت تبيحها الضرورة، بل هو من

المحرمات القريبة من الحل، ومع ذلك لم ينزلها الجوين منزلة الضرورة بإباحة ترك التربص إلا بعد تردد، وإعمال النظر

جواز المحرمات ه ون العبرة ففتنزيل الحاجة الخاصة منزلة الضرورة الخاصة مطلقًا هو إلغاء للضرورة، فت ،الفقه

الحاجة فقط.

إن عدم مراعاة هذه الأمور يوقع ف إشالات، وإن الناظر للتطبيقات الفقهية الت تضرب مثالا للقاعدة، والاستدلال بالقاعدة

عل بعض القضايا يدرك  مدى الإشال الذي سببه الإطلاق ف القاعدة، دون مراعاة لما قصده صاحب القاعدة بها، وما

مفهوم الحاجة والضرورة عنده؟، وما التطور الذي حصل لهما مع الزمن؟، وليست المشلة ف التطبيقات والأمثلة الت ورد

الشرع بجوازها، والت ذكرها الجوين والزركش عند ذكرهم للقاعدة، والت يذكرها أكثر من كتب عن القاعدة، فهذه لا

إشال فيها، ولم يقرر الجوين القاعدة لبيان جواز هذه الأمثلة أو ليستدل بالقاعدة لبيان جوازها فالسنة كافية، وإنما وقع

الإشال ف التطبيقات الت لم يرد جوازها ف الشرع، أو ف الاستدلال بهذه القاعدة عل جواز بعض النوازل، والمستجدات.

ومن التطبيقات الت ذكرها بعض المؤلفين مثالا للحاجة العامة الت تنزل منزلة الضرورة، وتبين مشلة الإطلاق ف القاعدة

بيع الوفاء[37]، وهو"البيع بشرط أن البائع مت رد الثمن يرد المشتري إليه المبيع"[38]. وهو احتيال عل الربا[39]، فقد

جوزه مشايخ بلخ بخارى الحنفية لحاجة الناس العامة له بسبب كثرة الديون[40]، ومعلوم أن الربا من أكل أموال الناس

بالباطل، وهو من قسم الضرورة الت ذكر الجوين أن الحاجة لا تبيحها، ولا تبيحها إلا الضرورة بقسمها الأول كما سبق

بيانه، وقد منعه كثير من العلماء منهم بعض الحنفية[41] ولم ينزلوا الحاجة العامة هنا منزلة الضرورة، جاء ف قرار مجلة

مجمع الفقه الإسلام بشأن بيع الوفاء:"إن حقيقة هذا البيع (قرض جر نفعا) فهو تحايل عل الربا، وبعدم صحته قال جمهور

العلماء"[42]. فإدراج هذا البيع مثالا للقاعدة يدل عل المشلة الت سببها الإطلاق ف القاعدة، حيث ادخل تحتها هذا المثال

كتطبيق لها، ومنْع جمهور العلماء لهذا البيع يدل عل أن القاعدة ليست عل إطلاقها، فالحاجة موجودة، والربا تجيزه

الضرورة، ومع ذلك لا تنزل هذه الحاجة منزلة الضرورة ف جوازها.

سببها الإطلاق ف لة التجواز بعض النوازل، والمستجدات ويبين مدى المش ومن أمثلة الاستدلال بهذه القاعدة عل

القاعدة، ما أفت به المجلس الأورب للإفتاء والبحوث بجواز شراء بيوت السن ف ديار غير المسلمين بالقرض الربوي،

وكان من ضمن الركائز الت اعتمد عليها المجلس قاعدة:"الحاجة تنزل منزلة الضرورة عامة كانت أو خاصة"[43]، مع أن

الربا من المحرمات الت لا تجيزها إلا الضرورة، ولا تنزل الحاجة بمنزلة الضرورة ف جوازه، فقد جاء عن الجوين صاحب

القاعدة:"فأما المساكن، فإن أرى مسن الرجل من أظهر ما تمس إليه حاجته، والن الذي يؤويه وعيلته وذريته، مما لا

غناء به عنه"[44]. ومع ذلك لم ينزل هذه الحاجة منزلة الضرورة ف إباحة ما تبيحه الضرورة[45]، وجاء ف قرار مجلة

ن من الحاجات الأساسية للإنسان، وينبغبشأن التمويل العقاري لبناء المساكن وشرائها:"إن المس مجمع الفقه الإسلام

أن يوفر بالطرق المشروعة بمال حلال، وإن الطريقة الت تسلها البنوك العقارية والإسانية ونحوها، من الإقراض بفائدة

إباحة الربا يدل عل ا لما فيها من التعامل بالربا"[46]، والاستدلال بهذه القاعدة علطريقة محرمة شرع قلت أو كثرت، ه

الإشال الذي سببه الإطلاق ف القاعدة، ورفض العلماء لهذه الفتوى مع أن المسن من الحاجات الأساسية، والربا تبيحه

الضرورة، يدل عل أن القاعدة ليست عل إطلاقها، فإطلاق القاعدة مع عدم مراعاة التطور ف مفهوم الحاجة والضرورة

من عصر الجوين  إل عصرنا سبب ف بعض الإشالات.



فالحاجة تنزل منزلة الضرورة ف إباحة بعض المحرمات؛ كالمحرم لسد الذريعة "فإن ما حرم سدًا للذريعة أخف مما حرم

تحريم المقاصد"[47]، أو ما كان الحرام فيه قريبا من الحل[48]، أو ما كان ف مرتبة وسط فتبيحه الحاجة بشروط[49]؛

ف ا لذاته[51]، أو كان الحرام بعيدًا عن الحل[52]، والنهكالغرر؛ فــــ"مفسدة الغرر أقل من الربا"[50]، أما ما كان محرم

مرتبة عليا؛كالربا فلا تؤثر فيه الحاجة، ولا تجيز منه لا قليلا ولا كثيرا[53]، قال ابن تيمية:" وقد أباح الشارع أنواعا من الغرر

للحاجة ...وأما الربا فلم يبح منه"[54].

فإذا كانت هناك حاجة فلا بد للفقيه أن يمعن النظر ف قوتها، وقوة الحرام الذي ستبيحه، ويقارن بينهما، ثم ينظر هل تنزل

هذه الحاجة منزلة الضرورة ف إباحة هذا المحرم، أو لا؟، فإن "كل باب بن عل معنً، ثم فرض انخرام ذلك المعن بشء،

يقع معتادا، فذلك المعن يقتض أن يطَّرد حت لا ينخرم"[55].

-------------------------------------

.2/82 [1] البرهان، للجوين

[2] المرجع السابق 2/86.

[3] المرجع السابق.

.2/86 [4] انظر: البرهان، للجوين

[5] غياث الأمم ف التياث الظلم، للجوين، ص480-479.

[6] المرجع السابق، ص480-479.

[7] المرجع السابق، ص483-481.

[8] المرجع السابق، ص479-478.

[9] المرجع السابق، ص480.

[10] المرجع السابق، ص482.

[11] المرجع السابق.

[12] المرجع السابق.

[13] المرجع السابق، ص487.

[14] غياث الأمم ف التياث الظلم، للجوين ، ص478.

[15] أحام القرآن، للجصاص 1/159.

.2/17 [16] الموافقات، للشاطب

.159-6/158 المحتاج، للشربين [17] مغن

[18] المغن، لابن قدامه 9/415.

[19] نظرية الضرورة الشرعية، لوهبة الزحيل، ص68-67.

.2/79 8/67، البرهان، للجوين [20] انظر: نهاية المطلب، للجوين

.2/79 [21] البرهان، للجوين

[22] المرجع السابق 2/83.



.12/36 [23] انظر: نهاية المطلب، للجوين

[24] المرجع السابق 12/36.

[25] المرجع السابق 12/148.

[26] المرجع السابق 256-15/255.

[27] المرجع السابق 15/256.

.15/255 [28] نهاية المطلب، للجوين

.2/25 [29] المنثور، للزركش

[30] المرجع السابق 2/25.

[31] الأشباه والنظائر، للسيوط، ص88.

[32] ممن ذهب إل هذا المعن الشيخ مصطف الزرقا.انظر:المدخل الفقه العام، للزرقا 2/1005.

[33] انظر: غياث الأمم ف التياث الظلم، للجوين، ص488.

[34] ممن ذهب إل هذا المعن الدكتور وهبة الزحيل.انظر: نظرية الضرورة الشرعية، لوهبة الزحيل، ص262.

.256-15/255 [35] انظر: نهاية المطلب، للجوين

[36] المرجع السابق 15/256.

[37] انظر: المدخل الفقه العام، للزرقا 2/1006، نظرية الضرورة الشرعية، لوهبة الزحيل، ص266.

[38] مجلة الأحام العدلية، ص30

[39] انظر: حاشية ابن عابدين 4/523.

[40] انظر: الأشباه والنظائر، لابن نجيم، ص68، نظرية الضرورة الشرعية، لوهبة الزحيل، ص266.

[41] انظر:البحر الرائق، لابن نجيم 6/8 الفتاوى الهندية 3/209.

[42] انظر: قرار مجلة مجمع الفقه الإسلام، العدد السابع، رقم 4/68.

http://islamtoday.net/bohooth/artshow-32-5520.htm :[43] انظر الرابط

[44] غياث الأمم ف التياث الظلم، للجوين، ص486.

.2/86 [45] انظر: البرهان، للجوين

[46] انظر: قرار مجلة مجمع الفقه الإسلام، العدد السادس، رقم 1/52.

[47] إعلام الموقعين، لابن القيم 2/107.

.2/86 [48] انظر: البرهان، للجوين

[49] انظر: صناعة الفتوى وفقه الأقليات، لابن بيه، ص225.

[50] القواعد النورانية، لابن تيمية، ص172.

[51] انظر: إعلام الموقعين، لابن القيم 2/107.

.2/86 [52] انظر: البرهان، للجوين

[53] انظر: التاج والإكليل، للمواق  6/230. يرى بعض أهل العلم أن الحاجة تجيز ربا الفضل مستدلين بأن تحريم ربا الفضل من باب تحريم الوسائل لا المقاصد،



وتحريم الوسائل يجوز للحاجة، وأن الشريعة أجازت العرايا للحاجة؛ وه من ربا الفضل، ولا يسلم لهم ذلك؛ فتحريم ربا الفضل من باب تحريم المقاصد لا الوسائل؛

وقد جاء عند البخاري من حديث أب سعيد الخدري، قال: جاء بِلال الَ النَّبِ صل اله عليه وسلم بِتَمرٍ برن، فَقَال لَه النَّبِ صل اله عليه وسلم :«من اين هذَا؟» ،

نيا عِبالر نيع ،هوا هوكَ: «انْدَ ذَله عليه وسلم عال صل ِالنَّب ه عليه وسلم ، فَقَالال صل ِالنَّب منُطْعل ،اعبِص نياعص نْهم تفَبِع ،دِير رنْدَنَا تَمانَ عك :لبِلا قَال

الرِبا، لا تَفْعل»، ونص النب صل اله عليه وسلم عل أنه عين الربا مع التأوه وهو من ربا الفضل دلالة عل أن تحريمه تحريم مقاصد لا وسائل، وأما الاستدلال

بالعرايا، فالنب صل اله عليه وسلم مع حاجة الناس لها لم يرخص أن يباع الرطب بالتمر مع العلم بالتفاضل، بل رخص ف العرايا أن تباع بخرصها، والخرص

يون عن طريق أهل الخبرة وقلما يخطء الخارص ‐إن كان من أهل الخبرة‐ ف تقديرها، خاصة أن النب صل اله عليه وسلم حددها بخمسة أوسق، وهذا القدر

قليل عند أهل الخبرة يندر خطأهم ف تقديره، ويغلب عل الظن أن البيع يتم متماثلا، وهذه القيود الت وضعها النب صل اله عليه وسلم للعرايا مع حاجة الناس تدل

عل أن تحريم ربا الفضل من باب تحريم المقاصد، وعل فرض أن هناك تفاضلا فليس معلوما، فالعرايا تدل عل أنه إذا كانت هناك حاجة وتعذر العلم بالتماثل فإنه

يجوز التبادل بين الجنس الربوي بمثله إذا غلب عل الظن وجود التماثل، ولا دلالة ف العرايا عل جواز التبادل بين الجنس الربوي بمثله مع العلم بالتفاضل. ومن

أراد أن يقيس غير العرايا عل العرايا فليراع هذه القيود الت وضعها النب صل اله عليه وسلم. انظر: مجموع الفتاوى، لابن تيمية 25/109، 29/428، تفسير آيات

أشلت، لابن تيمية 2/625، إعلام الموقعين، لابن القيم 2/104، 107، مقاصد الأحام المالية عند ابن القيم، لمحمد اليحي، ص504.

[54] مجموع الفتاوى، لابن تيمية32/ 236.

.15/255 [55] نهاية المطلب، للجوين

 

 

مركز نماء للبحوث والدراسات

المصادر:


