
لا يمل أعداء الإسلام من اتهام الشريعة بخلوها من الأحام السياسية، والفقه الدستوري، وشؤون الحم، والقضاء والإدارة،

وقد تلقف هذه التهمة عدد من مثقف المسلمين، وباتوا يررونها دون تمحيص أو فحص، ولو أن أحدهم قرأ (ف) الشريعة

من مصادرها، ونظر ف تطبيقات السيرة والخلافة الراشدة، لعلم المنصف أن كثيراً مما قرأه (عن) الشريعة، ف كتابات

المستشرقين وطلابهم، لا يعدو كونه محض افتراء، أملاه فقدان الموضوعية، والعداء للإسلام ونبيه، وكتابه وأهله.

ولا عجب أن تصيب هذه الآفة تلامذة الاستشراق ومن يثق بهم؛ ونسأل اله لنا ولهم الهداية، وزوال غشاوة العيون، ووقر

الآذان، وران القلوب، وعمه البصائر، فالنصوص بينه، والتطبيقات ظاهرة، والدراسات مؤكدة، ولنك لا تهدي من أحببت!

بيد أن الرزء البير؛ حين يفوه بهذه المعان الخاطئة، بعض المحسوبين عل الفر الإسلام، من مفرين، ومثقفين

وحركيين، وهم الذين تربوا ف محاضن الهدى، وعرفوا التراث العلم، والمنهج الشرع، ونعوذ باله من الخذلان، والانهزام،

والخلود إل الأرض، والركون إل ضغط الواقع، وهجوم الشبه الخطافة؛ الت قلما يسلم منها من تعرض لها!

السياسة الشرعية، ومن أعلاها كعباً، وأقربها معاصرة، كتاب بعنوان: النظام السياس تبة حافلة بدراسات علمية فوالم

الإسلام مقارنة بالدولة القانونية: دراسة دستورية شرعية وقانونية مقارنة، تأليف: أ.د منير حميد البيات، الأستاذ ف المعهد

العال للقضاء بجامعة الإمام ف الرياض، وسبق أن عمل أستاذاً للشريعة، وللدراسات العليا، ورئيساً لقسم الفقه وأصوله،

ثم عميداً للية الحقوق، ف جامعات عريقة ف ماليزيا، والأردن والعراق. ويقع التاب ف(432) صفحة، ونشرت دار

النفائس للنشر والتوزيع الطبعة الثالثة منه عام (1431=2011م).

تتون الدراسة من آراء الخبراء، ثم تقديم فمقدمة تعريفية بالدولة القانونية، يليها القسم الأول وفيه أربعة أبواب، وف كل باب

فصلان، ثم القسم الثان وهو الأطول، ويضم ثلاثة أبواب، وف كل باب فصلان، ثم فصل ختام مستقل، يتبعه نتائج البحث؛

فقائمة بالمراجع والفهرس.

وأول خبير زك هذه الرسالة هو العالم العراق الراحل أ.د. عبد الريم زيدان‐رحمه اله‐بقوله: "ستسد فراغاً وتقدّم عوناً

للباحثين"، ف حين وصفها أ.د. عبد الباق البري قائلا: "وفق المؤلف إل مدى بعيد ف نقل الفقه الدستوري الإسلام من

مصادره المتعددة إل اللغة الدستورية الحديثة عل نحو يسر فهمه والإحاطة علماً به"، ورأى أنها رسالة مهمة للمختص

:أهميتها عنده فيما يل ثيرين، وتتجلال عل الإلمام بجانب من المعرفة؛ قد يخف وغيره؛ لأنها تعين عل

هل يوجد فقه دستوري إسلام؟
الاتب : أحمد عبد المحسن العساف

التاريخ : 25 فبراير 2015 م

المشاهدات : 4611



.1- النهوض بالفقه الدستوري الإسلام

2- إبراز فضل الشريعة ف خلق مفهوم الدولة القانونية مما يزيد المسلم اعتزازاً بتراثه.

3- محاولة موفقة ف التنسيق بين النظام الدستوري الإسلام وبين مقتضيات عصرنا، دون تمييع للشريعة.

وقال الباحث ف التقديم: أرجو أن أكون قد أسهمت ف خدمة هذا الجانب من الفقه الإسلام، وهو فقه الدولة ف الإسلام،

والإسهام ف نقله من اللغة الاصطلاحية القديمة، ومن مصادره المتناثرة، إل اللغة الدستورية الحديثة. وبعد معايشة لأكثر

من تسع سنوات، أنتج البيات مادة فريدة ف الفقه الدستوري الإسلام، فضلا عن المقارنة بالقانون الحديث، ولتميزها

أوصت كلية الحقوق، ف جامعة القاهرة، بطباعتها قبل أربعين عاماً.

ومع سعة البحث وعمق مسائله، إلا أن المؤلف أحسن ف جمع شتاتها، وعرضها ومناقشتها، بما يجعل استيعابها ميسراً،

فلغته يسيرة عل غير أهل الاختصاص، وليست تنبو عند المختصين، والموفق من جمع ذين الأمرين. وما أحسن قول

المؤلف: كنت دائماً وراء الشريعة لا أمامها، فالتابة ف الشريعة ليست كل التابات. ولم يشر إل زمان المناقشة،

ومانها، ونتيجتها، فضلا عن اسم المشرف عليها والمناقشين، ولعله أغفلها لأنه أجرى عل الرسالة إضافات لم تناقش

حينها؛ فان من الإنصاف ألا ينسبها إليهم.

م إلومين، وبغير الخضوع للقانون يؤول الحالمقدمة تعريف بالدولة القانونية بأنها تخضع لقواعد ملزمة لها، وللمح ف

القوة المادية، وسياسة الاستبداد والطغيان. فالنصوص الدستورية، والتنظيمات الت يضعها البرلمان، والقرارات الإدارية،

جميعها عل اختلاف درجاتها وقوتها، توِن النظام القانون للدولة.

:وأما مقومات الدولة القانونية، فه

1- وجود الدستور الذي يقيد جميع السلطات.

2- تدرج القواعد القانونية، فه ليست ف مرتبة واحدة، فف قمتها القواعد الدستورية، تتلوها التنظيمات العادية، ثم اللوائح

الصـادرة مـن السـلطات، وهـذا التـدرج يسـتلزم خضـوع القاعـدة الأدنـ للقاعـدة الأسـم شلا وموضوعـاً؛ إذ لا يصـح أن

تتعارض قاعدة دنيا، مع أخرى تعلوها.

3- خضوع الإدارة للقانون، وإذا لم تخضع الإدارة الحاكمة للقانون؛ فنحن أمام دولة بوليسية أو استبدادية؛ حيث تون

السلطة الإدارية، مطلقة الحرية ف أن تتخذ ما تراه من الإجراءات حسب هوى الحاكم.

4- الاعتراف بالحقوق والحريات الفردية، وهو الهدف الأساس من قيام الدولة القانونية.

:ولخضوع الدولة للقانون ضمانات، ه

1- الفصل بين السلطات؛ فالسلطة تحد السلطة.

2- تنظيم رقابة قضائية؛ وه أعل من الرقابة البرلمانية، والإدارية، باعتبار القضاء جهة مستقلة، حصينة نافذة الحم.

3- تطبيق آليات النظام الديمقراط من حيث المشاركة الشعبية، ف الاختيار والمراقبة.

ثم تحدث عن نشأة الدولة القانونية ف الحضارات المختلفة، مستعرضاً تاريخها باختصار، وخلص إل سؤال عن توافر

مقومات الدولة القانونية ف الإسلام؟ وهل حقق النظام السياس الإسلام دولة قانونية؟ وما مقوماتها؟ وضمانات تحقيقها؟

والإجابة عن هذه الأسئلة هو موضوع هذه الرسالة العلمية العميقة.

عنوان القسم الأول: مقومات الدولة القانونية ف الفقه الدستوري الحديث وف النظام الإسلام، وفيه أربعة أبواب، أولها

بعنــوان: وجــود الدســتور، ففــ الدولــة القانونيــة الحديثــة، يبــدأ تــاريخ الــدساتير المتوبــة، مــع دســتور أمريــا الصــادر



سنة(1787م)، المعروف بدستور فيلاديلفيا، ثم الدستور المل الفرنس، الصادر ف 03 سبتمبر 1791 م، وهو أول دستور

فرنس متوب.

وأما ف النظام السياس الإسلام، فيقرر الباحث ما يبسطه ف كتابه من كون نصوص القرآن الريم، وسنة النب الريم

عليه الصلاة والسلام، والعرف الدستوري ف عهد الخلفاء الراشدين، قدمت مجتمعة القواعد الدستورية الإسلامية، المنظمة

للسلطات الحاكمة، والمحددة للإطار القانون لجميع مؤسسات الدولة الإسلامية، ومناصبها.

ومصادر الدستور الإسلام، بعضها أصل ويشمل التاب والسنة، حيث وردت فيهما النصوص الت تستمد منها الأحام.

والبعض الآخر ليست نصوصاً، وإنما ه مصادر أرشدت إليها النصوص، فه مصادر (تابعة)، ومن هنا يمن تسميتها

بالمصادر التبعية، مثل الإجماع والقياس، والمصالح المرسلة. وأستعرض المؤلف بعض آيات الذكر الحيم الت تتحدث

عن أحام الإمارة، والقضاء، والحرب، والسلم، والشورى، وتؤكد حقوق الأفراد، والأقليات، بل وتنفرد قبل غيرها بحق

التريم الوارد صراحة ف القرآن: "ولقد كرمنا بن آدم" الآية(الإسراء:70). وف السنة النبوية سوابق دستورية مثل وثيقة

المدينة، وترد كثيراً كلمات خاصة بالحم، والشورى، والبيعة، والحقوق، وشؤون الحرب، والسلم، والقضاء، والمال.

عصر من العصور، عل ثم توقف الباحث الجلد عند المصادر التبعية، وابتدأ بالإجماع، وهو اتفاق المجتهدين من الأمة ف

حم شرع، بعد وفاة النب صل اله عليه وسلم، ومن أمثلته الدستورية المبرة الإجماع عل وجوب الإمامة، وعل أن

البيعة وسيلة لإسناد السلطة، وعل حرب المرتدين. ويمن الإفادة المعاصرة منه، بإنشاء مجمع للتشريع الدستوري

الإسلام، عل أن يون مستقلا عن الحومات، مهما بالغت ف إظهار تقواها، أو رفع شعارات تحيم الشريعة. ومع وجود

السع وما دام كذلك؛ فينبغ ،ن وليس مستحيلاعقبات أمام انعقاد الإجماع، وإنشاء المجمع الدستوري، إلا أن تذليلها مم

إليه.

والاجتهاد هو المصدر الرابع للفقه الدستوري، وهو مقيد بقواعد الاجتهاد الصحيح، وقوامها أن يستنبط الحم من دليله،

وسواء ف ذلك، أتوصل إل حم المسألة الدستورية عن طريق القياس، أو المصلحة المرسلة، أو غيرها من أدلة الأحام،

فالمهم ألا تتدخل إرادة الحاكم الشخصية، أو أهواؤه، ف التشريع الدستوري.

ويرى المؤلف إمانية صياغة مواد دستورية، مستقاة من المصادر الشرعية، ولبعض العلماء مؤلفات عنها، فبعضهم قسمها

إل مسائل أو مواد، ومنهم من انطلق إل المحافظة عل مقصود الشرع، بحفظ مقاصده الخمسة: الدين، والنفس، والعقل،

والنسل، والمال، فل مقصد من هذه المقاصد الخمسة؛ يتسع لإدراج جميع أحام الشرع.

وتعرض البروفيسور البيات لتعديل الدستور الإسلام، حيث لم يقف عل من بحثه قبله، وملخص رأيه أن التعديل كان وارداً

بوجود النب صل اله عليه وسلم، ووقعت أمثلة للتعديل بالنسخ، وأما بعد وفاة الجناب الريم، فيمن وضع معيار

ملخصه، أن الحم الدستوري القابل للاجتهاد يقبل التعديل باجتهاد أهل العلم والتحقيق، وأما الأحام الدستورية الت لا تقبل

:التعديل أبداً، فه

1- ما كان دليلها قطع المعن من القرآن الريم.

2- ما كان دليلها ثابت الصحة، قطع المعن، من السنة المتواترة، والمشهورة، والآحاد.

3- ما كان دليلها الإجماع.

ويبحث الباب الثان: تدرج القواعد القانونية، ويعد هذا المبدأ أساسياً ف الدولة القانونية؛ لأنه يحقق خضوع القاعدة القانونية



الأدن للقاعدة القانونية الأعل، فلا تخالفها أو تتعارض معها، فالمخالفة تقود إل الفوض. ويجمع الفقهاء وعلماء الأصول

عل أن القرآن الريم هو المصدر الأول، والأسم للأحام الشرعية، ويقدم ف الحجية عل غيره، وهو الذي يضف الشرعية

عل بقية مصادر الأحام. ويليه السنة، فالإجماع، ثم الاجتهاد الذي ينب عل هذه المصادر. وهذا التدرج واضح ف فهم

كتاب عمر رض عليه الصلاة والسلام، وقد بعثه لليمن قاضياً، وف جواب معاذ للنب ه عنهم، كما فال الصحابة رض

اله عنه إل القاض شريح، ووع علماء الإسلام هذا التدرج، وظهر ذلك جلياً ف كتاب الرسالة، للإمام الشافع رحمه اله.

وعن خضوع الإدارة للقانون يتحدث الباب الثالث، فإذا أصدرت الإدارة قراراً فبمقتض القانون، أو اتخذت عملا مادياً

فتنفيذاً للقانون، وف هذا الخضوع ضمانة لحماية حقوق الأفراد، وحرياتهم، حت لا تنهار إذا صارت الإدارة لا تلتزم بقانون.

والإدارة ف النظام الإسلام، تخضع ف جميع تصرفاتها وشؤونها للقانون الإسلام، وليس لها أن تتخذ قراراً، أو تحدث

:ضمانات لخضوع الإدارة للقانون، ه النظام الإسلام امها. وفالشريعة، وتنفيذاً لأح إلا بمقتض ،عملا

1- التزام نظرية التولية باختيار القوي الأمين.

2- الرقابة الإدارية، فتولية القوي الأمين تمنع الغش غالباً؛ بيد أنها لا تحول دون الخطأ.

عنوان الباب الرابع الاعتراف بالحقوق والحريات، وهذا يشل أحد مقومات الدولة القانونية، فالحقوق الاجتماعية غايتها

تحقيق العدالة، وحماية الأجراء والضعفاء، وأما الحريات الاقتصادية فتتعلق بمصالح الملاك والأقوياء، فالحقوق الاجتماعية

جماعية الطابع، أما الحريات الاقتصادية فه ف أصلها فردية. وجاءت الشريعة بحفظ حق كل ذي حق؛ حت لا تحصل

الفوض؛ بطغيان حقوق الأفراد عل حساب سلطة الدولة والجماعة، ولا تهضم الدولة حقوق الأفراد بالاستبداد.

وتتميز الحقوق والحريات ف النظام الإسلام بجملة من الخصائص، ه أنها:

1- منح إلهية، خالية من الإفراط والتفريط، وتتمتع بالهيبة والقدسية، وغير قابلة للإلغاء والنسخ.

2- شاملة لل الحقوق والحريات بأنواعها، وعامة لل المواطنين دون تمييز.

3- كاملة ابتداء وغير قابلة للإلغاء، فقد نشأت ضمن أحام الشريعة المنزلة، ولم تحتج إل حقب من التطور، وعقود من

التضحيات؛ حت تنتزع كما ف النظم السياسية المعاصرة.

4- ليست مطلقة، فه مقيدة بعدم الإضرار بمصالح الجماعة، فحق الملية يشترط له إنشاء الملك، وتنميته، واستهلاكه، فيما

لا يضر الصالح العام، ولا يخالف أحام الشريعة. وحرية الرأي أوجبها الإسلام من طريقين هما الشورى، والأمر بالمعروف

:ر، وقيدها بما يلعن المن والنه

• أن يون قصد صاحب الرأي بذل النصح الخالص.

• أن يون بيان المسلم لرأيه عل أساس العلم والفقه.

• مراعاة المعان الأخلاقية.

• عدم الردة عن الإسلام.

وبحث المؤلف قائمة الحقوق والحريات ف النظام الإسلام، وه: الحريات الشخصية، حريات الفر، حريات التجمع،

الحريات الاقتصادية. فالحريات الشخصية تمثل مركز الدائرة بالنسبة إل جميع الحريات الأخرى، وفرع بعض علماء

القانون الدستوري الحرية الشخصية إل: حق التريم وهو أساس للحقوق الاجتماعية، وحرية التنقل، وحق الأمن، وحرمة

المسن، وسرية المراسلات.

ثم أسندها إل أدلة شرعية من القرآن والسنة، وقرر أن الشريعة جعلت هذه الحقوق للمسلم وغيره، والنصوص المقدسة، مع



تطبيقات دولة الإسلام الأول، تؤكد ذلك. وعندما تطرق لحرية الفر أكد عل علو كعب الشريعة فيها، وأن حد الردة فيه

حماية للدين، وحفظ لتماسك المجتمع، وعجباً ممن يستنره؛ ويتغافل عن الخيانة العظم، الت تعاقب عليها جل الدساتير

بالقتل.

واختصر ما بسطه عن حرية التجارة والصناعة، بقوله: صفوة القول أن حرية التجارة والصناعة، ينتظمها أصل وقيدان،

فالأصل: حرية التجارة والصناعة، والقيدان هما: الحل الشرع، وعدم الإضرار بالجماعة. وأما الحقوق الاجتماعية فظهرت

ادحة، بينما كانت فة والالنظم الأخرى كرد فعل لمبدأ الحرية الاقتصادية، وبروز التفاوت بين الطبقات المال متأخرة ف

الشريعة مترافقة مع الحقوق الاقتصادية، ولا غرو فالذي أمر بها هو الحيم الخبير سبحانه.

فحق التريم لبن آدم، لا يسمح بافتقاد الإنسان الحاجات الأساسية، الت تمنه من أدن درجة من العيش الريم، ولا يجوز

:فالتهم بما يلالدولة ب أن يفتقده الفرد، ويتمثل بالطعام والشراب، والملبس والمأوى. وللأفراد حق عل

1- العمل الحر الذي يختاره.

2- تهيئة سبل العمل للقادرين ولو بإقراضهم.

3- النفقة عل من تلزمهم نفقته.

4- الزكاة إذا كان مستحقاً.

5- الحق من بيت المال.

6- يجب عل الدولة أن تأخذ من أغنياء البلد، ما تسد به حاجات الفقراء، إذا لم يف بحاجاتهم ما سبق.

وناقش المؤلف الحق ف العمل، وما يتفرع عنه من حقوق، من جهة توفير العمل بأجر مناسب، مع تحديد ما يجب للعامل

وعليه، وتأمينه ضد الأخطار حسب قواعد الشريعة المعروفة، من جنس" لا ضرر ولا ضرار". ودرس حقين للعمال؛ تقررهما

الدساتير الحديثة، وهما: حق توين النقابات، وحق الإضراب. فخلاصة القول ف حق توين النقابات، أن أي تجمع دائم أو

فلا يراه الباحث رعاية للمصلحة العامة، ويقترح الالتجاء إل ،م القصد منه، وأما الإضراب الجماعمؤقت؛ يأخذ ح

القضاء، ولم يتطرق إل الحم إذا لم ينصفهم القضاء!

ويتضمن مبدأ المساواة عند فقهاء القانون العام: المساواة أمام القانون، وأمام القضاء، وف وظائف الدولة، وف التاليف

والأعباء العامة، والقرآن يقرر المساواة بقوله: "يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنث وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا" الآية

(الحجرات 13)، ويحث عل العدل ف أكثر من أربعة عشر موضعاً من القرآن، ويأمر بالقسط ف أزيد من ستة عشر

موضعاً، ويطلبهما معاً ف تسع آيات، وليس ف القرآن والسنة، محاباة لطبقة، أو جنس أولون.

أما غير المسلمين من المواطنين، فالأصل أنهم سواء أمام القانون الإسلام مع المسلمين، إلا فيما يخص العقيدة، أو يتصل

بها، وذلك من سماحة الإسلام مع هؤلاء، وتقريراً لحرية العقيدة الدينية، ومثله المساواة أمام القضاء، فالل يخضع لطريقة

واحدة، وحم مستق من ذات المصادر، وللافة حق اللجوء إليه.

وبعض الوظائف العامة لا يلف بها الذم؛ لأن طبيعتها تقتض ألا يلف بها إلا المسلم، فالإسلام من شروط تقليدها،

كالخلافـة، والإمـارة علـ الجهـاد. والمسـاواة فـ التـاليف والأعبـاء العامـة، تشمـل المسـاواة فـ الضرائـب، وفـ الخدمـة

العسرية، وليس ف الإسلام ضرائب، وإنما زكاة عل المسلم، وجزية عل غيره ولهما أحامهما، وأما الخدمة العسرية،

وه الجهاد ف الإسلام، فهو مقصور عل المسلمين؛ لأن غيرهم اكتف منه بدفع الجزية، ونأى الإسلام عن إجبار أهل الأديان

الأخرى؛ عل الدفاع عن دين لا يؤمنون به.



ويأت القسم الثان من التاب بعنوان: ضمانات تحقيق الدولة القانونية أو تحقيق خضوع الدولة للقانون، وفيه ثلاثة أبواب،

أولها الفصل بين السلطات، فإذا اجتمعت وظيفة التنظيم، ووظيفة التنفيذ ف يد واحدة، فإن التنظيم قد يفقد ضمانته

الأساسية ف الحياد، ولدرء الاستبداد والطغيان، لابد من إسناد التنظيم، والتنفيذ، والقضاء، لسلطات مختلفة. والهدف من

تقسيم السلطات، منع إساءة الاستعمال، مع أن ف الإسلام قواعد قانونية، وخلقية وروحية، لو عمل بها الرعاة لما جاروا،

فهم مجرد منفذين لشريعة منزلة من عند اله، والسلطة إنما تمنح للقوي الأمين، ويحق للأمة مراقبة المسء، ومحاسبته،

وخلعه، هذا غير العقاب الأخروي المترتب عل المخالفة.

وللسلطة التنظيمية ف الإسلام وظائف أولها الاجتهاد، وبيان الأحام الشرعية ف المعاملات والعقوبات، أي كل ما يشمله

افتراض كونهم من أهل العلم والمعرفة، ولعل المؤلف يشير إل ل فروعهما، هذا علالقانون العام، والقانون الخاص ب

سلطة العلماء، وأهل الرأي المفقودة ف أيامنا. ومن المتقرر أن أمر الحاكم ف المسائل الاجتهادية يحسم الخلاف، بيد أن

أمره مقيد بالشريعة غاية ووسيلة، ويرفع الخلاف إذا كان مستمداً من التاب والسنة، ولم يخالفهما.

ويقوم النواب بوظيفة تمثيل الأمة، فهم بمثابة الوكلاء، ونقل المؤلف أدلة عل جواز النيابة من القرآن والسنة، والسيرة

والاجماع، ومن فرة الفروض الفائية، الت يف قيام البعض بها، ما كان قيامهم محققاً للغرض. وتختلف تسميات هؤلاء

النواب ف مدونات الفقه، ما بين أهل الحل والعقد، والاختيار، والاجتهاد، ويشترط فيهم: العدالة، والعلم، والرأي والحمة.

والتييف الشرع للعلاقة بين الأمة وبين نوابها، هو الوكالة الضمنية إن كانوا من أهل الصلاح والتقوى، ويقترح المؤلف بناء

نظام الانتخاب وفق ضوابط شرعية، تحرم من لا يستحق تمثيل الأمة، من الدخول ف مجالسها النيابية.

وأسهب المؤلف ف الحديث عن الشورى، وطريقتها وثمارها، وأكد أنها لا تشمل إلا الأمور الاجتهادية، وفصل ف مسألة

الأخذ برأي الأكثرية، والحم ف حال اختلف رأي الحاكم مع رأي الأكثرية الشورية، مستعرضاً الرأيين المشهورين؛ إما

بوجوب نزول الحاكم عل رأيهم، أو بمنحه حق مخالفتهم مع تحمل المسؤولية. وإذا أصرت أكثرية أعضاء مجلس الشورى،

عل عدم الاقتناع برأي الرئيس، معتبرين إياه رأياً خاطئاً لا يجوز العمل به، وليس رأياً مرجوحاً يسعهم شرعاً النزول عنده،

وطلبوا التحيم ف ذلك، فينبغ أن يصار إل التحيم.

ويرى البيات أن رأى الحاكم ملزم ف المسائل الاجتهادية، إلا ف حالين:

1- إذا اعتقدت الأكثرية، أن رأي الرئيس مصادم للنص لا يجوز العمل به، فيصار إل التحيم.

2- إذا اشترط أهل الحل والعقد ابتداء عل الأمير عند نصبه، أن ينزل ف المسائل الاجتهادية عل رأي الأكثرية، وقبل الشرط،

وهذه مسألة لم ير أ.د. منير البيات من بحثها قبله.

ثم تطرق المؤلف للسلطة التنفيذية، وذكر شروط الإمارة، وناقشها بما فيها شرط النسب القرش، وتحدث عن البيعة،

وأركانها وشروطها، وطبيعة عقدها، وأنه مبن عل التراض والقبول من الطرفين. وناقش نيابة الخليفة، وهل ه نيابة عن

اله تعال، أوعن الرسول صل اله عليه وسلم، أو عن الأمة، واختار لتحديد المركز القانون للخليفة أنه نائب عن الأمة،

وللأمة حق العزل؛ لأن من يملك حق التولية، يملك حق العزل عند الاعوجاج، أو فقدان الأهلية.

:مساءلة الحاكم عل أساس حق الأمة ف وينبن

1- أنه وكيل عنها، ويستمد سلطته منها.

2- أن الأمة ه المخاطبة أصلا بتنفيذ أحام الشريعة.

3- ما أوجبه الشرع لها من حق الشورى.



4- أن الأمة مسؤولة عن أمره بالمعروف ونهيه عن المنر.

5- أن الحاكم ف النظام الإسلام فرد كبقية الأفراد، لا يسبه الحم مزية عل غيره.

ر رضويجيز جمهور العلماء خلع الإمام نفسه، لقوة دليله، حيث أنه وكيل عن الأمة، وللوكيل عزل نفسه، ولما فعله أبو ب

اله عنه، ف طلبه الاستعفاء وعدم إنار الصحابة عليه، وأما حم الشرع ف تحديد مدة للرئاسة أو الإمامة، فيباح لأن البيعة

عقد يجوز تحديده بمدة، إما أن يموت الحاكم، أو يستقيل، أو تنته مدته المتفق عليها، أو تخلعه الأمة لسبب شرع. وأما

مسألة ولاية العهد؛ فه ترشيح لا يتم إلا برضا الأمة، وموافقتها، بالبيعة الاختيارية له.

عنوان الباب الثان تنظيم الرقابة القضائية، فرقابة البرلمان سياسية، يتحم فيها حزب الأغلبية وتخضع لأهوائه، والرقابة

قضاء الإلغاء، وف مراقبة دستورية القوانين، وذلك ف الإدارية تجعل الأفراد تحت رحمة الإدارة، بينما للقضاء الحق ف

قضاء التضمين، فلا بد لاكتمال خضوع الدولة للقانون، من تنظيم رقابة قضائية عل القوانين، وعل الأعمال الإدارية، بل

وحت عل القضاء ذاته. ولذا عرف ف الإسلام منصب قاض القضاة، وقضاء المظالم، وله سلطان عل كبار الولاة ورجال

يبسط سلطان العدل عل ل ،ره النظام الإسلامالدولة، فنظر المظالم نوع من القضاء الممتزج بالقوة والسطوة، ابت

أصحاب النفوذ، ويخضعهم جميعاً لقانون الشريعة.

:فل قيام السلطة القضائية برقابة فعالة، وهضمانات متعددة، ت واحتوى النظام الإسلام

.القاض فليس للسلطة التنفيذية أي سلطان عل ،1- استقلال القضاء ومركز القاض

2- شروط القاض وأسس اختياره، ولو كان القضاة دوماً كما ف هذه الشروط لما ظلم أحد.

3- مرجعية القاض، حيث يرجع إل مصادر عليا مستقلة، لا سلطان لبشر عليها.

4- مسؤولية القاض، وه أخروية ودنيوية.

5- حماية القاض من العزل إلا لأسباب شرعية، عل أن يون البديل خيراً منه.

ويبحث الباب الثالث تطبيق النظام الديمقراط، ويوضح المؤلف عوار مبدأ سيادة الأمة، فمقتضاه أن كل عمل صادر عن

إراداتهـا مطـابق للحـق والعـدل، وغيـر قابـل للمناقشـة، وهـذا يـؤدي بـالشعب، أو بممثليـه إلـ الاسـتئثار بالسـلطة المطلقـة،

والاستبداد بها، والصواب هو سيادة الشريعة، وإنما للشعب سلطة الحم بهذه الشريعة، واختيار من يحمهم، ومراقبته،

وتقويمه أو عزله، وكل ذلك وفق أسس شرعية بريئة من الهوى. ويرى الباحث أن التشابه ف الوسائل بين النظامين‐

الإسلام والغرب‐تشابه ظاهري لا يعن التماثل أبداً، فالنظام الإسلام ينفرد بضمانات لا توجد عند غيره، وه أحام

المنظومة الثلاثية، الت خصص لها المؤلف فصلا ختامياً.

تمن الضمانة الأول، ف تقرير مبدأ ثنائية المسؤولية ف المجتمع بأكمله، والضمانة الثانية ف الصفة الدينية للقانون

الإسلام، والضمانة الثالثة ف تفرد الإسلام بامتلاك الأنظمة المصلحة للفرد والجماعة.

ويتضمن مبدأ ثنائية المسؤولية: مسؤولية الفرد والسلطة عن تنفيذ القانون الإسلام، ومسؤوليتهما عن حمل الغير عل تنفيذ

القانون، والخضوع له، وفوق ذلك مسؤوليتهما عن الخروج عل أحام القانون الإسلام؛ وه مسؤولية دنيوية أمام القانون

الإسلام نفسه، ومسؤولية أخروية أمام اله تعال. والضمانة الثانية ه الصفة الدينية للقانون الإسلام، حيث تنجيه من

الهوى والضلال، وتمنحه هيبة وقدسية، وتجعل طاعة المجتمع له بمحض اختيارهم.

أما الضمانة الثالثة فه وجود الأنظمة الإسلامية المصلحة للفرد، والجماعة، وأشخاص السلطات الحاكمة، فالأنظمة



العالمية تخلو من أنظمة جوهرية، تميز بها النظام الإسلام، وه نظام العقيدة، ونظام العبادة، ونظام الأخلاق، ولل واحد

منها آثاره العظيمة عل الفرد والمجتمع والدولة. فالعقيدة رادعة عن الخطل، وتعين عل الامتناع الذات، ونظام العبادة جعل

ه، والأخلاق مرتبطة بالعقيدة، ومهيمنة علل عمل وترك هو عبادة مادام مرضياً لكل ميادينها، ف مفهومها يسع الحياة ف

جميع الأنشطة، وتطبيقها دين يتعبد به، وتشرع لتنفيذها الوسائل المعينة.

وختم المؤلف كتابه بخلاصة متقنة لنتائج البحث، والحقيقة أن المسلم المؤمن، لا يراوده الشك ف صلاحية الشريعة المنزلة

للحم، وبأكثر من طريقة، فنصوص الوحيين، وتطبيقات الخلافة الراشدة، واجتهادات العلماء الموقعين عن رب العالمين،

كفيلة بحل أي معضلة قد تقع، وإن السياسة الشرعية لميدان فسيح رحب للإبداع، وجعل التنظير واقعاً مشاهداً، وليست

المشلة ف غياب النظريات والدراسات، وإنما ف خلو الساحة السياسية الإسلامية، من تطبيق صحيح لدين اله، فالعيب

ف الأنظمة الحاكمة؛ حاشا التشريع، والنقص ف رجالات الحم؛ حاشا النصوص، والعلة ف ملابسات وأحوال العالم؛

حاشا مقاصد الشريعة وقواعدها؛ فه رحبة شاملة مستوعبة؛ ولن لا عمر لها.

 

 

صيد الفوائد

المصادر:


