
كان هذا السؤال محل اهتمام مركزي من قبل جمع كبير من العلماء والباحثين والمثقفين المسلمين، ف حينها لم ين

مصطلح الإسلاميين رائجا بل المسلمين، وإن ورد المصطلح فهو يعن نخبة المهتمين بإعادة وحدة الأمة الممزقة. وهو

الوحدة الت تصدعت بعد عزل السلطان عبد الحميد عام 1909، قبل أن تسقط السلطنة نهائيا، كرمزية للوحدة ولا أقول

الخلافة، لأنه من الخطأ الشائع منح مصطلح الخلافة الشرعية منذ العهد الأموي وتثبيته، دون تحقيق لمناطه الشرع

والإصلاح، حيث يستند إل إمام أجير يصلح شأن الأمة ولا يستبد بها أو عليها.

هذه الصدمة لم تن حصرا عل الفريق المناصر للسلطنة العثمانية، بل شملت حركة الإصلاحيين الإسلاميين الذين تألموا

كثيرا، من تأخر الإصلاحات ف الدولة العثمانية ومحاربتها لهم، والذي ساعد التالب الامم ضدها، وأوجد فجوات كبيرة

ف هيل الدولة من الأستانة إل أقص أقاليمها، حيث شعر الجميع بعدها أن هذا التفك يقود إل مستوى خطير من تهيئة

الاجتياحات الت تحققت بالفعل عسريا، ثم انسحبت وبقيت سياسيا.

وه اليوم تعود ف صورة عسرية متعددة تحت ذرائع مختلفة، بعد أن سقطت الأمة ف أمراضها الداخلية، من أدخنة ثقافة

غربية، لا تفيد الإنسان بل تُضيعه، إل غلو جامح توحش مدنيا قبل عسرته.

وف وسط كل المسارات، كانت تمن قوة الاستبداد الت فتت بل محاولة لصناعة مجتمع قوي ف أقطار المسلمين.

ويعود سؤال البحث اليوم ف ظل عاصفة شديدة، من الاجتياح السياس والعسري، الذي بدأ ولم ينته، وف أجواء فشل عن

تحقيق أي حد أدن للتنسيق بين أقطار المسلمين، ولو لحساب مصالح تجمع أمن الشعوب وأمن الحومات عل أمل صد

هذه العاصفة الت تتقدم بصورة مقاتلة روسية وعمامة إيرانية، رغم جغرافية طهران الت تنتم للشرق الإسلام، لن

الحقيقة أن الغرب القديم، كما يطلق عليه، لا يزال اللاعب الأصيل ف المنطقة.

أين الطريق للأمة الواحدة؟
الاتب : مهنا الحبيل

التاريخ : 26 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 6801



وف هذا السياق جاء إقدام أنقرة أخيرا عل بدء اتصالات مع تل أبيب، وه اتصالات حقيقية مهما بررها البعض وأولها،

الوضع الذي وصلت له أنقرة ف نها مؤشر علجه البعض إعلاميا من استهدافها لـ حماس، لن غير صحيح ما روول

الشعور بالخذلان الخطير.

ولسنا هنا ف معرض الملامة للعداليين، ولا نُسقط قدرتهم المتمرسة عل المناورة، والخروج من هذا التهديد الذي تدفع به

أوروبا وطهران أحلام القيصر الأحمق، لننا نطرح مسار تفير مهم، هو من مسؤولية المثقف، الذي يجب ألا تجره حفلات

التصفيق عن توصيف الحقيقة والبحث عن الدواء، برؤية العقل لا حماسة العاطفة.

ضغوط تُصرح مباشرة بالحاجة إل تحاصره، وه إن هذا الموقف لحزب العدالة المتفهمة دوافعه والضغوط الشرسة الت

إنهاء تجربة الحركة الإسلامية ف تركيا، أو ما يسم بالأردوغانية، لا يمنع من التذكير بالحاجة الماسة لوع الإسلاميين

وتأملهم العميق، والتوازن المسؤول ف تقدير هذه الاتصالات والاتفاقات مع الإسرائيليين لدى حزب العدالة ولدى غيره من

الأطراف.

نعم هناك اختلاف كبير بين من يعقد اتفاقات لأجل تأمين ظهره وسحق شعبه، ولاعتبار الجسور مع تل أبيب شراكة له مع

المشروع الغرب تدافع عن نظامه، مقابل حصاره للمقاومة الفلسطينية وتوهين الصف العرب والمسلم، وبين تجربة سياسية

صعبة عبرت توازنات مهمة من خلال المشروع الديمقراط، وحصلت عل شرعيتها السياسية بأصوات الشعب، ولن

موازينها مع القوى الخارجية، والحصار الإقليم لها، لا يجعل لها إلا خيارين: المناورة السياسية الصعبة مع أطراف معادية

تاريخيا للأمة، أو مواجهة المتطلب الدفاع للدولة ومشروعها الديمقراط الجديد الذي يقوده إسلاميوها، ولن مع قاعدة

شعبية مختلفة الميول، لم تفوضهم لحروب كبرى، وإن قادت الأحداث لها دون خيار، وهو موجود ف تاريخ تركيا القديم

والمعاصر، دون إسلامييها الجدد.

لن المنظور الإسلام اليوم يجب ألا يهرب من هذه الزاوية وأن يخرج من تقديس تجربة إسلامي تركيا واجتهاداتها، ومنها

مد جسور العدالة مع تل أبيب، لغرض العبور من هذه المرحلة كبعد أول، وإن كان الطريق المائ الدول لـ غزة الذي يتبناه

العدالة مشروعا إستراتيجيا، يسقط معادلة الحصار، لنه لم ين البعد الرئيس ف الاتفاق الأخير بين تل أبيب وأنقرة.

ولذلك، فـ الحالة الإسلامية تحتاج إل كثافة وع وهدوء، وتخفيض الرؤية العاطفية الجامحة، وإعادة تقييم التجربة الناجحة

والمؤثرة جدا ف تركيا، كمسار اجتهادي لم يمل حقبته بعد، وأمامه تحديات صعبة، لم ينته مشهدها البير.

إن هذا الحال يشف اليوم بجلاء أن واقع الدول القُطرية لا يمن أن يحقق الحد الأدن من الصمود، وأن الحاجة إل تتلات

الأمة ضرورة عقلية واضحة كما أنها فريضة أممية جامعة، وهو سؤال الإسلاميين الأوائل الذين عاصروا الصدمة، وشعروا

بتأثيرات سايس بيو.

لنهم سعوا بما يستطيعون لردم هذا التفرق، وحاولوا إحياء مهام الوحدة الأممية، ف نقل التضامن والتبرع بين أطرافها،

واســتثمار تركيبــة الصــراعات المختلفــة لتــون جســورا لعبــور المساعــدات، وخاصــة لتحقيــق الاســتقلال، أمــام القــوى

الاستعمارية.

وتحدي اليوم يبدو أصعب، وما جرى من محاولة نهوض وبعث فرة الإسلام ف الأمة من جديد، انتشر بصور مختلفة،

بعضها يحمل عناصر انشطار وتقسيم للمسلمين، وبعضها يبالغ ف نظريته الأيديولوجية حت ياد أن يحلها مان الإسلام،

مع وجود خيرية ومساهمة لهذه المدرسة وتلك، لن شراسة صراع بعضها لم ين وليدا للاستبداد وحسب، ولن



لإشاليات ذاتية ف هذه المدارس والحركات.

أما العنصر القاتل فهو حصار أو وأد الاستبداد لل حركة تجديد فري وإصلاح سياس، رغم أن هذا الحراك سع جاهدا

ليتجنب التصادم ويسع لصناعة مجتمعه ثقافيا، عل أمل أن تنهض أقطار المسلمين وطنيا، ثم تتشل ف اتحاد أمم قادر

عل مواجهة مثل هذه التحديات والمؤامرات.

إن الإيمان بالنزعة الدينية التفيرية لدى الغرب المسيح، ومؤامراته ضد أمة الشرق كان واضحا طوال فترة مسيرة

الاستقلال، وهو تفير اجتماع عنصري وليس إنسانيا، لأنه يصر عل فرز الشرق من معادلة الحضارة الجامعة، ويمارس

تفيرا دينيا محضا قد يختف خلف علمانية المؤسسة الغربية، ولنه يعود ويظهر ف سياساتها وخطاباتها بل وقاحة،

بوجود الراهب المسيح المتطرف وبغيابه.

ولم ين ذلك خافيا عن مبشري النهضة الإسلامية ‐وهذه النقطة مفصل مهم للغاية‐ بل كان هذا التعصب والتشدد

المسيح الغرب موجودا مرصودا ف أعينهم، وكتاباتهم، إلا أنهم رأوا أن حفلة الخطب الت تشتعل ف حاضر العالم

الإسلام، وتُلق كل اللوم عل المستعمر السياس والعسري، وتُهمل أوبئتها، كانت ف ذاتها مرضا، يعيق دعوات الصناعة

الذاتية للشرق الإسلام قُطريا وأمميا وإنسانيا، لغالبية الأمة ولطوائف الشرق المتعددة ولرسالته لإنسانية العالم.

وكان هذا الهاجس يقوم عل عقيدة نضالية حضارية، لثلة من العلماء والمثقفين المسلمين، من تحالف النهضويين

المتعددي المشارب، بأن هذا الطريق هو مشروع صناعة البنية التأسيسية، الت تمنح الأرض والإنسان، العقل المسلم

المعاصر الراشد، لتُبن عبره الأسس والمقدمات الانتقالية لطريق الأمة الواحدة.

أمة واحدة لا يختزلها مصطلح خلافة، وه فراغ واحتراب ذات بشع، أو تخلف وثيوقراطية مريضة، ولنه هيل وحدة يقوم

عل مؤسسة جامعة متافلة ف اتحاد إسلام عام، لا مؤسسات علاقات عامة باهتة بين منظمة وجامعة، وليست مؤتمرات

موسمية، ولن قوة ذاتية متحدة، تعلن للخصوم أحقيتها الطبيعية الت لا تنتظر شروطهم، وإنما تطرح رؤيتها الموحدة،

بخطاب الإسلام للعدالة الإنسانية الجامعة.

والسؤال هنا، ليس إعادة حايات الحزن والإحباط أمام نهر الدماء، وتعدد النبات، لنه ف مدار محدد يتساءل ويذكر: هل

انجزت طاولة الفر الإسلام المتطلب الثقاف للمشروع؟ وهل يعذر القلم الإسلام النهضوي من كل طيف شرق، بسبب

محاصرته من قطاع الطرق المستبدين ومن الشعبوية الساذجة؟ أم أن الفرة ه مقدمة لرحلة المشروع، والأمة الت لا

مشروع لها ولا وحدة جامعة تبنيها؟

 

 

الجزيرة نت

المصادر:


