
لا شك أن الخطوة الأول ف مسيرة الفر السليم ه العناية باللغة تحديداً وفهماً وسياقاً ،حت يقوم البحث أو الحوار

والتفاهم عل أسس علمية واضحة جلية ، وحت لا تنقلب الأمور إل أضدادها ويستغلها صاحب الهوى " فإن ظلم اللمات

بتغيير

                 ( 1 )

 دلالتها كظلم الأحياء بتشويه خلقتهم ،  كلاهما منروكلاهما قبيح " ذلك لأن الألفاظ المبهمة الغامضة تربك الذهن وتشوش

الفر ، وأن من البلاغة أن تبين عن قصدك بالشل الذي يجعل القارئ أو السامع يتفهم ما تريد .ولأهمية اللمة ووضوحها

نك اذا عزلتها وحدها ووضعتها فسياقها ، ل لمة واضحة حين تجري فون النجيب محمود " : قد ت يقول الدكتور زك 

مخبار التحليل ألفيتها تقاوم وتراوغ ، فأنما اللفظة من هذه الألفاظ كائن ح بالمعن الحقيق لهذه اللمة ، تنصاع لفهمك

 " أداء معن إذا  جعلتها جزءاً من عبارة ، وكأنها وسيلة تتعاون مع غيرها عل

                    ( 2)

أدان القرآن الريم محاولات أناس يلجأون إل الخداع اللفظ أو تعمد الغموض واللبس ليتسن لهؤلاء تفسير اللفظة حسب

أهوائهم وحسب الأوجه الت تناسبهم ، قال تعال مخاطباً بن اسرائيل وأن من صفاتهم هذا الخداع والخلط ، ( ولا تلبسوا

الحق بالباطل وتتموا الحق وأنتم تعلمون ) البقرة / 42 وقال عنهم ( ومن الذين هادوا يحرفون اللم عن مواضعه ) النساء /

46 وقد أمر اله سبحانه وتعال المسلمين أن لا يستعملوا كلمات فيها خلط وفيها باطل مثل كلمة ( راعنا ) وأن يقولوا

عوضاً عنها ( انظرنا ) ذلك لأن اليهود كانوا يستعملون كلمة راعنا بطريقة ملتوية خبيثة ، يقصدون بها قصداً سيئاً ف

ر الإسلامالف المصطلحات وأثرها عل
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 24 يونيو 2018 م

المشاهدات : 4797



مخاطبة الرسول صل اله عليه وسلم ، قال تعال ( يا أيها الذين آمنوا لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا واسمعوا وللافرين

عذاب أليم ) البقرة / . 104

ون ذلك حماية من التحريفات أو أو التأويلات الباطلة ، فقدرة اللغة العربية علمبين ، لي ريم بلسان عربنزل القرآن ال

تحديد المعان بطريقة واضحة جازمة قدرة فائقة ( إنا جعلناه قرآناً لعلم تعقلون ) الزخرف / 3 قال الشيخ ابن عاشور" : 

لأن أهل تلك اللغة أفهم لدقائقها ، واصطف رسوله من أهل تلك اللغة

                      ( 3 )          

 لتتظاهر وسائل الدلالة والفهم ، فيونوا المبلغين مراد اله إل الأمم " وقال تعال عل لسان عيس عليه السلام ( ولما جاء

عيس بالبينات قال : قد جئتم بالحمة ولأبين لم بعض الذي تختلفون فيه فاتقوا اله وأطيعون ) الزخرف /  "  67والتبيين

      (4 )

وقد وصف القرآن الريم أشرف خلقه محمداً صل اله عليه وسلم  "  هو تجلية المعان الخفية لغموض أو سوء تأويل 

بالعبودية ( سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إل المسجد الأقص ) وذلك حت لا يون هناك أي التباس أو

أوهام من بنوة أو أبوة كما وقع للنصارى ف عيس عليه السلام. 

ومن الملاحظ أن كثيراً من التفرق والتحزب الذي وقع ف الأمه هو ناش عن سوء التعامل مع الألفاظ والمصطلحات ، ولهذا

منع العلماء من إطلاق الألفاظ المبتدعة المجملة المشتبهة ، فعندما شاع مذهب ( الجبرية ) أنر العلماء هذا المصطلح

وقالوا : لا يجبر الإنسان عل شء ثم يحاسب عليه ، ولن قد ( يجبل ) عل خلق معين كما ف حديث وفد عبد القيس حيث

قال الرسول صل اله عليه وسلم لرئيس الوفد " فيك خصلتان يحبهما اله ) فقال له : هل جبلت عليهما ؟ قال " نعم " ولأنه

قد تطلق الألفاظ وه تحمل حقاً وباطلا ، فإذا نُفيت فهذا يعن نف ما فيها من الحق وإذا اثبتت فهذا إثبات ما فيها من

الباطل ، ولذلك لا بد من تحريرها ، ما المقصود منها ، وماذا تعن ، ذلك لأن لل أمة أوضاع ومصطلحات ف لغتها ، ولما

كانت اللغة اليونانية ( قديماً ) أو اللغة الانليزية اليوم مختلفة عن اللغة العربية وجب ترجمة معان مفرداتهم لمعرفة ماذا

ما ، فإنه يفهم ف لمةالدقيق ل ثقافتهم ؟ وكيف نشأت ولماذا ؟ " فإنه عندما يفهم المرء المعن يقصدون بهذه المفردة ف

غالب الأحيان

                  ( 5 )

 كذلك الإشالات الت تون لها علاقة بهذه اللمة " يقول الدكتور زك نجيب محمود " : قل أي جملة شئت ، مهما بلغت

بساطة مضمونها ، ثم انقل هذا المضمون ال لغة أخرى تجدك قد اضطررت إل نقص هنا وزيادة هناك مما تقتضيه ثقافة

تلك اللغة الأخرى.   " 

                       ( 6 )

وإذا كان العلماء والمفسرون قد كفونا مؤونة شرح وتحديد بعض المصطلحات المهمة القرآنية مثل : الجاهلية ، الأمة ،

الحم ، الهجرة ، الجهاد ، فإن عصر الترجمة ف العصر العباس الأول أدخل عبارات ومصطلحات ه نتاج ثقافة أخرى

ولغة أخرى ، ومن الأمثلة البارزة ف ذلك : أنّ لفظ ( العقل ) عند اليونانيين القدماء والذين تُرجمت كتبهم هو مغاير لمعناه

ف القرآن الريم فإنهم يعنون بالعقل جوهراً قائماً بنفسه ، ولنه ف المصطلح القرآن هو إجراء ذهن يساعد عل السيطرة



والضبط والتحديد وهو عملية رشد  وتمييز بين الهدى والضلال ، ولذلك ورد ف ذكره ف القرآن بصيغة الفعل ( تعقلون )

أي الممارسة لعملية تفير ومقارنة ، والعقل عند بعض الفلاسفة اليونانيين ، وحسب نظرية ( الفيض ) عند أفلوطين ( وليس

أفلاطون ) تعن التدرج من المصدر الأول ( الإلاه ) نزولا إل العقل الإنسان وه عشرة عقول ، ولها تعلق بالأجرام

السماوية ، وهذه  النظرية أخذها ( الفاراب ) عن أفلوطين ، وهو تصور محض خرافة وجهل باله ومخلوقات اله ، وإن

نبوغ اليونانيين ف الرياضيات أو الطب أو علم الفلك لا يعن أنهم  كذلك ف الإلهيات.  

                        ( 7 )  

بل هم أجهل الناس بالإلاهيات الت يجب أن تتلق عن الأنبياء ، والحقيقة أن الفلسفة الت تسم ( إسلامية ) استجلبت نظاماً

كاملا من المفاهيم الأجنبية لا شأن لها أصلا باللغة العربية أو برؤية الإسلام  للعالم ، ولما أراد هؤلاء الفلاسفة التوفيق بين

الدين والفلسفة وإيجاد مصطلحات مناسبة ـ مع أن المفاهيم أجنبية ـ حدث التناقض والتشوش ، لأنه من الصعب  إيجاد

مقابل تام ف اللغة العربية لمصطلح يونان ، وقد اشت الخطيب الرومان الشهير ( شيشرون ) من صعوبة التعبير

باللاتينية عن المفاهيم الإغريقية. 

                   ( 8 )

ومن الآثار السلبية لنقل المصطلحات دون تتبع مصدرها  وسبب نشأتها ، ما وقع للمسلمين حين خاضوا فيما سم ( علم

تفسر الوجود كله ف البحث حول ( الذات ) الإلاهية والصفات ، فإنهم تمثلّوا الطريقة الإغريقية الت لام )  وبدأوا فال

إطار ( الجواهر والأعراض ) وهذا يعن أنّ العالم تعتريه حالات : من وجود وعدم ، وسون بعد حركة ، وظلمة ونور وتحول

من حال إل حال ، وهذه أعراض حلَّت بجواهر هذا العالم ، والأعراض حادثة ، وما حلَّت به الأعراض فهو حادث مثلها ،

إذن الون حادث ولا بد من له من محدث ، وهو الخالق سبحانه وتعال ، ولن هذه الطريقة لإثبات وجود الخالق ، ألجأتهم

إل نف صفات اله سبحانه وتعال ، لأن الأعراض صفات وه تعرض وتزول ولن صفات اله باقية ، وبعضهم نف بعض

الصفات دون بعض وهذا تورطوا ف مسألة خطيرة لأنهم لم يتبعوا منهج الرسل كما قال ابن تيمية رحمه اله. 

والمنهج القرآن يقول لهم : إنّ وجود اله سبحانه مركوز ف الفطرة ، فلماذا كل هذا التعب ( قالت رسلهم أف اله شك فاطر

السموات والأرض ) إنها دعوة للتأمل ف الخلق ، ف الآفاق والأنفس وليس البحث ف ( الذات ). 

فإذا انتقلنا إل العصر الحديث فسوف نجد أنّ المشلة تترر وربما بشل أوسع ودون أن ننتبه إل ما تلق اللمة

المستوردة من ظلال ، وما ه المفاهيم الامنة وراءها ، وأنّ لها معان عند القوم غير موجودة ف ثقافتنا ثم زدنا عل ذلك

فقمنا بترجمة المصطلحات ترجمة حرفية فمصطلح ( الأصولية ) الذي شاع أخيراً ف الصحافة والإعلام وعند بعض

التّاب والذي هو ترجمة حرفية للمة Fundamentalism ، الت تشير ف المعجم الغرب بالدرجة الأول إل التفسيرات (

الحرفية ) البروتستانتية للعهد القديم والعهد الجديد ، فالأصولية والحرفية مترادفتان . أما ف السياق العرب الإسلام فالأمر

مختلف جداً ، فالحرفية تعن عدم إعمال العقل أو الاجتهاد ، وهذا النمط غير معروف ف الفر الإسلام ويقال ف التراث

الإسلام ( أصول ) ويعنون بذلك المتمن من علو أصول الفقه ، فالأصول عندنا هو إطار لعملية اجتهاد مستمر .

إنّ مصطلح ( Religion )  أي الدين عند أهل الغرب يعن : التوجه الروح للأفراد ، أي أن الدين لا يتدخل ف حياة الإنسان

الدنيوية : السياسية والاقتصادية والحياة الاجتماعية ويقال : أن هذا المصطلح مأخوذ من كلمة Relation الت تعن العلاقة

والدين عند المسلمين هو شامل لل شؤون الحياة ، وقد عرفه العلماء بأنه " وضع اله سائق لذوي العقول باختيارهم



المحمود إل الخير باطناً وظاهراً " فالمراد من الدين هو حفظ نظام العالم وصلاح أحوال أهله ( من عمل صالحاً من ذكر أو

أنث وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ) .

ولذلك أطلق الغربيون ـ عن عمد أو عن جهل ـ مصطلح ( الإسلام السياس ) وتلقفه المقلدون عندنا ، وهو مصطلح غير

صحيح ، لأن معناه أن هناك إسلاماً غير سياس ( الذين جعلوا القرآن عضين ) .

إنّ كلمة ( Faith ) الانليزية ، تترجم بمعن الإيمان ، ولن لا يلاحظ الفرق البير بين مصطلح الإيمان القرآن وهذه اللمة

ف الثقافة الغربية الت تعن عندهم الاعتقاد بمسائل قد لا يونون مقتنعين بها أو تقف حجر عثرة أمام العقل ، والايمان

بالمصطلح الإسلام يشمل اعتقادات القلب وعمل الجوارح ، وهو اليقين دون شك أو ريب .

كما تُترجم كلمة ( nation ) بمعن ( الأمة ) ولنها عند أصحابها تعن شعباً ضمن حدود جغرافية أي ه قومية معينة ،

والأمة بالمصطلح الإسلام قائمة عل رباط عقدي ـ سياس ، لا تزال تجمع المسلمين دون حواجز اللغة أو العرق أو اللون .

ونستخدم مصطلح ( التقدم ) دون أن نحدد مضمونه ، هل هو إقامة العدل وتحقيق إنسانية الإنسان ، أم هو الانتاج المادي

والاستهلاك والرفاهية ؟ إن الغرب ينظر إل الوراء ، إل القرون الوسط وكيف كانت أوروبا ، ثم ينظر إل ما هو عليه الآن ،

من بداية النهضة ثم التقدم العلم والصناع فإذا سمع مصطلحاً يوح بالرجوع إل العصور السابقة ، فإن هذا يفزعه

ولذلك كان مصطلح ( التقدم ) له سحر خاص لديه . ولن هذا لا ينطبق عل كل شعوب الأرض ، وإنه  من غير المقبول أن

سائر البشرية ، كما فعل ( ماركس ) حيث رأى أن المجتمعات البشرية تطورت من شيوعية بدائية إل يفرضوا تاريخهم عل

عبودية وإقطاع ثم الرأسمالية ثم الاشتراكية العلمية ( الشيوعية ) وه نهاية المطاف ، وه الأمل والمثل الأعل وإن كان هذا

التطور ينطبق عل أوروبا مثلا ، فلا ينطبق عل المجتمعات الأخرى أو عل تاريخ البشرية .

يتقن الغرب تحريف اللمات وإعطائها مدلولا يناسبه كما ذكر القرآن عن بن اسرائيل ، فالغرب يسم استعمار الشعوب

الأخرى ، ( عصر الاكتشافات ) وكأنه اكتشف قارة ليس بها أحد ( أرض بلا شعب ) ذلك لأنه يرى أنّ هذه الشعوب

المنطقة العربية الإسلامية : ( الشرق الأوسط ) وذلك لإبعادها عن هويتها ، فه المستَعمرة لا تستحق الحياة . وهو يسم

. وشرق أوسط وشرق أقص من الشرق ، فهناك أدن بنظرة جزء جغراف

فإذا أتينا ال المصطلحات الت يدور حولها الحديث اليوم : الدولة المدنية ، المواطَنة ، الديمقراطية ..... الخ  فالأصل أن

نعود إل أصل المصطلح وأين نشأ وما هو مفهومه عند من أنشأه ، فمصطلح ( الدولة المدنية ) مثلا ، نشأ من خلال صراع

أوروبا مع النيسة وتسلطها وحين كان ملوك أوروبا يحمون باسم الإله ، وهو ما يسم بالنظام الثيوقراط أو الدولة

الدينية ، فالدولة المدنية باصطلاحهم ه مقابل الدولة الدينية ، وليس عندنا ف الإسلام شء اسمه دولة دينية ، ولن عندنا

الأصل ليس ف مها طبقة اسمها ( رجال الدين ) ففمها الشريعة الإسلامية ونظم منبثقة عن هذه الشريعة ، ولا يحدولة تح

الإسلام طبقة اسمها ( رجال الدين ) ومفهوم ( الثيوقراطية ) بعيد جداً عن شل النظام الإسلام الذي له أسسه ونظرته

الخاصة ف السياسة والاقتصاد والاجتماع فيف نأت بمصطلح نشأ ف أوروبا نتيجة صراع النيسة مع رجال الحم

فالدولة المدنية تعن ( الدولة العلمانية ) حيث يشرع الإنسان ويضع القوانين الت تنظم حياته ، ومصدر السلطة هو الشعب

وله حق التشريع ، ولأن الشعب أعرف بأمور دنياه كما ورد ف برنامج بعض الأحزاب العربية ( الوسطية ) ويقتصر الدين

عل ممارسة الشعائر التعبدية .

والذين يقولون : نقصد بالدولة المدنية أنها ليست دولة عسرية ، فهذه مغالطة للخداع ، فإن الغرب عندما أطلق هذا

الاصطلاح إذا اتفقنا عل ري ، ويريد إزاحته بدولة مدنية . والذين يقولون : لا مشاحة فم عسن تحت حالمصطلح لم ي



المضمون  الذي نريده لشل الحم يقال لهم : لماذا لا نبتعد عن المصطلحات الغامضة الت لها جذور علمانية ، ويون لنا

مصطلحاتنا البريئة من هذه العيوب .

إن مصطلح ( المواطنة ) هو انتساب جغراف ،فهل يتعارض مع ( الهوية ) والناس لا بد لهم من هوية ه نظام حياتهم

وعلاقاتهم ، وإذا كانت هوية الأكثرية ه الغالبة ، وه الت تدعم الاستقرار والأمن ، والمخالفون ف الهوية لهم حقوقهم

وواجباتهم ، وخاصة ف الأشياء العامة المطلوبة من كل مواطن ، فإذا كان كذلك فهذا هو الشء الطبيع ف الدول

والحضارات ، وهو الذي يساعد عل التفاهم والتعايش . وأما مصطلح ( الديمقراطية ) والذي قامت حوله المعارك اللامية

الغرب ف ل أو المضمون ، وقد تدرج وتأصل ففهو ليس مصطلحاً وحسب بل هو نظام معين سواء من حيث الش

العصر الحديث ، وله آلياته وثقافته ، وهو حم الأكثرية من خلال الانتخابات ، ولو كانت أكثرية ضئيلة ، وقد تقدم الغرب

سياسياً بسبب هذا النظام رغم عيوبه ونقائصه الت يتلم عنها كتّاب الغرب أنفسهم ، فهل نقول : إنه هو نظام الشورى عندنا

، أي نحرف اللمات ، فهناك خلاف أساس بين الديمقراطية والشورى ( وليس هنا مجال التفصيل ف هذا الموضوع ) فهذا

له بحث طويل عريض فالنظام الإسلام يختلف عن كل الأوضاع البشرية  الأخرى ، فلا هو ديمقراط ولا ثيوقراط ولا

أوليرش ( حم الأقلية ) ولا منوقراط ( قانون حرف ) فهل من المعقول أن ننقل نظاماً نشأ ف الغرب وتطور ضمن بيئة

معينة وثقافة معينة وأصبح ثقافة لعامة الشعب ، هل ننقل هذا لبيئة معينة وثقافة مختلفة وف دينهم أساسيات للحم

والسياسة مختلفة ، هل ننقل مثل هذا النظام بعجره وبجره ، دون مراعاة للظروف وأسلوب الحياة ، وهذا لا يعن القبول

بالنظم الاستبدادية كما لا يعن الانغلاق عن قبول أي شء مفيد ، ومن أي جهة كانت ولن يجب أن نعلم أن أسوأ السرقات

ه سرقة الهويه أي القبول بسذاجة تعريف الآخرين لما يجب أن نسير عليه وف المقابل فإن هناك مصطلحات اسلامية

ليس لها مرادف ف اللغات الأجنبية ولا يمن أن تترجم حرفياً ، إذن سيضيع معناها ومغزاها ، فهل يترجم مصطلح (

وه ( servant of gad ) العبد المملوك ، أم نترجمها ال تعن ليزية وهالان ( slave ) لمةب ( هعبداً ل ) العبودية ) أو

تعن الخادم له ، ولن ليس هذا معن العبودية ف المصطلح القرآن ، والت تعن الخضوع مع المحبة ، ولذلك وصف

أشرف الخلق بصفة العبودية ( سبحان الذي أسرى بعبده .. ) ومصطلح شرع مثل ( الهجرة ) هل نترجمه ال الانليزية

بلمة ( immigration ) ، الت تعن الانتقال من مان ال مان ، وه بعيدة جداً عن مصطلح الهجرة الت تعن الانتقال

من بلد الشرك ال بلد الاسلام أو من بلد يسمح للمسلم بإقامة شعائر دينه ال بلد يسمح بذلك .

وقل مثل ذلك ف مصطلح ( الجهاد ) فليس هو كما يترجم بـ ( Holy war ) الت تعن الحرب المقدسة ، فالجهاد هو تحديداً

يجب أن يون ف سبيل اله وهو مصطلح شرع له مفهومه الخاص وآدابه وشروطه ، وعندما يترجم بـ ( الحرب المقدسة )

يفقد معناه وروحه وهذا ف ترجمة الهجرة أو العبودية فإن لم يترجم المصطلح حسب ما عرف ف لغته الأصلية وما تأسس

له من معن كمصطلح قرآن ف منهجية الاسلام العقائدية ، فانه سيفقد ما وضع له ، ويعط صورة مشوهة أو غير دقيقة

للغير .

الذي يشير ال درس المصطلح الغربأن ي اخرى " ه نقل المصطلحات من لغة ال ف وقاعدة العلاج للخلل الغرب

ظاهرة ما من خلال سياقه الاصل دراسة جيدة ، نعرف مدلولاته معرفة جيدة ، ونحاول توليد مصطلح من داخل المعجم

العرب بحيث لا يون ترجمة حرفية ، وإنما تسمية للظاهرة من وجهة نظرنا ، وقد أدمنّا عملية نقل المصطلحات دون اعمال

فر أو اجتهاد ، ودون ادراك للمفاهيم  المتحيزة الامنة "  .

( 9  )  



إن تقريب مصطلحاتنا ال المفاهيم الغربية يعقّد مشلة النهضة والإصلاح الت نسع اليها ، ويوقعنا ف حالة الاستتباع

والانبهــار ، يقــول الامــام الشــافع رحمــه الــه "  مــا جهــل النــاس واختلفــوا الا لتركهــم لســان العــرب وميلهــم الــ لســان

أرسطاطاليس "

 

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

1ـــ البشير الابراهيم : الآثار الاملة. 18 / 3  

12ـــ ثقافتنا ف مواجهة العصر / 192

3ـــ التحرير والتنوير. 161 / 10  

4ـــ المصدر السابق ، تفسير سورة الزخرف. 

 5ـــ أريك فروم : حب الحياة ، نصوص مختارة / . 81

 6ـــ ف حياتنا العقلية / . 132

 7ـــ كمن يظن أن تقدم الغرب ف العلوم المادية يجعله الحم ف العلوم الت تحل مشاكل الإنسان. 

8ـــ يعرفه ابن تيمية : هو حقيقة عرفية فيمن يتلم ف الدين بغير طريقة المرسلين ، ويعرفه ابن خلدون: هو علم يتضمن

الحجاج عن العقائد الايمانية بالأدلة العقلية. 

 9ــ عبد الوهاب المسيري : حوارات. 1/350  

 

المصادر:


