
إن كان يفوتنا أننا ماضون ف منعطفٍ تاريخ فريدٍ فلأن امتداده يعط شعور المش عل خط مستقيم نحسبه عل سته إلا

بعض التعرجات هنا وهناك. ويغش البصر عما ف الأفق ويصم السمع عن الهدير غفلةً واعتياداً. ومن عل يلمح ذو البصيرة

براعم الحق تتفتّح ولو بين شقوق الصخور، توارت عن الرياح العاتية أن تجتثّها وأفلَتت عن السيول الجارفة أن تقتلعها

السماء، تنتظر لحظة اكتمالِ الشروط وفرعها ف طيبةٌ أصلها ثابت وأعجزت الوحوش الضارية أن تُجهز عليها، كلمات

ليثبت الشطء ويستوي عل سوقه.

تخيل المستقبل كثيراً ما يقع ف التمنّ، ويرتس أحياناً إل التعام. فل لا نقع أسير عواطفنا الفرية وقناعاتنا الشعورية،

دعنا نفر فيما يقوم عليه النموذج الحضاري الغالب الذي ينظر إل نفسه أنه هو المرجع والمعيار. المنظومات العالمية تلفّها

كل اجتماعية. ولو أمعنّا النظر ف سياسية، وتقوم بها مسالكُ اقتصادية، وتحتضنها أنساق رةٌ وفلسفةٌ ودين، وتَنْظُمها أطرف

من هذه الأوجه لتبين لنا ضخامة التأزّم الذي يعتلج المنظومة المعاصرة وانفتاح فرصة التغيير لمن يمتلك البديل أو كمون

لمانية بفلسفتها النفعية واجتماعها الليبرالخت. الحداثة العوتفس فسدت أنقاض دينية البدائل. الدنيوية الحداثية نشأت عل

واقتصاداتهــا التاثريــة وســياساتها الديمقراطيــة تصــدّأت وأعجــزت الراقــع. هــذا التزامــن فــ العجــز والتآكــل هــو الجــدير

اقتصادي، ويترافق مع الخواء الأخلاق فضعف سياس لري ترهالف بالملاحظة. وليس هذا التزامن مستغرباً، إذ يتبع العجز

تفسخٌ اجتماع. وثمة تزامن آخر، ألا وهو تواقت الشيخوخة الحضارية مع الانحباس الجيوسياس، وهو مما تمت معالجته

ميزان العمران الإنسان الثورة ووعد الأمة ف
الاتب : مازن هاشم

التاريخ : 18 مارس 2018 م

المشاهدات : 4040



ف مقالاتٍ سابقة.

فضاء الفر

ف رحاب التجريد يمننا القول إننا نعيش عصر تجليات ما‐بعد‐الحداثة وذبول المبادئ والأخلاق واكتشاف لاعقلانية

.العقلانية وفرط سيولة التأويل وطفو اللامعن

ما‐بعد‐الحداثة كانت إعلاناً صارخاً لاعتلال الحداثة، وليس تجاه ذلك كثير اختلاف. غير أنّ الذي يفوت بعض الناظرين أن

ما‐بعد‐الحداثة رفضت التوبة وأصرت عل الحنث العظيم. صحيح أن ما‐بعد‐الحداثة كفرت بيقينيات الحداثة لنّها

تابعت مسيرة الشرود. ۇعود التنويرِ بالحرية والمساوة والأخوة قادت البشرية إل أعت سجون التاريخ وأكثر فتراته تفرِقةً

وأشدّ أزمانه بغضاً. ربما تنبه العقل المعاصر فلَفَظ الحداثة، ولن القلب بق معلّقاً بوعود شهوات الحداثة ف أمل كاذبٍ

يرجو أن تُحقّق لاأدريةُ ما‐بعد‐الحداثة أحلام الحداثة. ولذا أرى بأن الانتقال من الحداثة إل ما‐بعد‐الحداثة لم ين أكثر

من الانتقال من حال المغضوبِ عليهم إل حال الضالّين.

يمننا التوقّف هنا، إذ أن تهدّم الإطار الفلسف وفساد الرؤية اللّية هو أعمق تعبير عن موجبات التغيير التاريخ، وإن كانت

تمظهراته البرانية تنتظر استهلاك منتجاته المادية وما راكمه من ثرواتٍ وأصولٍ منقولة وغير منقولة. ولا يهم أن بعض الناس

لم يسمع بالانقلاب وظن أنه يستطيع أن يأوي إل ما يعصمه من الفيضان.

وإذا كانت الرؤية اللّية ه الناظمة للنماذج داخلها، فإن النماذج السياسية والاقتصادية والاجتماعية سوف تعتل بقدر

اعتلال الرؤية اللية، وهذا ما سنناقشه باختصار.

فضاء السياسة

المنظومة السياسية المعاصرة كانت وعداً لحم ينفكّ عن تنيل الأباطرة وحرب الجبابرة. ونلاحظ أن امتناع تحقّق وعدها

عقلانية زت علالاستخراب والاستعباد، وارت شروط ولادتها. فلقد ۇلدت من صراع خسيس، واقتاتت عل ز إلارت

مبتورة. قصة الاستخراب العالم والعدوان معروفةٌ لا حاجة إل التفصيل فيها. غير أنّ ما ينبغ استحضاره هو أن استقرار

النظم الديمقراطية لا يمن أن يعزى فقط إل ما يفترض من عقلانية فرتها الداخلية، لأن الشرط الموضوع لقيامها استند

أصلا عل الانتهاك الفظيع، وكأنه أعاد توليد عنصرية أثينا بعضلات إسبرطة. العقلانية القانونية الت جعلتها الديمقراطيةُ

مبرر وجودها ه: (1) صلدةٌ لا تحيط بتلافيف حياة البشر وليست قادرة عل التجدّد؛ (2) عمياء عن العدل ف انتهاجها

المساواة التماثلية؛ (3) محدودة العقلانية بطردها العوالم الجوانية. وهذا تمأسس ظلم مؤسس غير فردي، ظاهره فيه

القسط وحالُه الواقع قيدٌ ف رقاب الجميع. أنه الظلم الذي لا يريده أحدٌ وإن كان الجميع يشارك فيه، وهذا أصبحت الدولة

الحديثة ه طغيان اللاأحد، يتلظّ بناره الجميع ولا يرى لهبه أحد.

ثم إنه يصعب تخيل الديمقراطية من غير رأسمالية. إنّ التناقض الداخل للديمقراطية ليس ديالتيك التفسير المادي للتاريخ

ولنه إخضاعُ صيروراتِ التحاورِ والتعايشِ وتوزيع الثروة إل محدودية المنطق الامن ف البيروقراطية، ورفض العفوي

البديه ف حياة البشر. عند إدراك ذلك يزول العجب من تزاوج مقتضيات هوبز مع مقتضيات لوك برغم ما بينهما من

تناقضٍ مفترض. وإذ يصعب تخيل الديمقراطية من غير رأسمالية، فيصعب أيضاً تخيل نجاح الرأسمالية من غير الاسترقاق

هذا التجريف للجمع .بقرارٍ ديمقراط والاستعباد، والترحيل القسري ومحاولة الإفناء وسرقة الثروات، وكل ذلك تم

والجماع ف حياة البشر ‑وبغض النظر عن ضمانات الفردي‑ هو لب الإشال فيما ظاهره المساواةُ ومن باطنه العذاب



الممنهج، تُسلم له الأجساد انحباساً ف لعنة القفص الفولاذي للبيروقراطية الت ليس لها وجه إنسان.

التشاور عرفه البشر منذ أقدم الأزمان، وبعث النقباء عرفه البشر منذ أقدم العصور، فلم تأتِ الديمقراطية بجديد ف هذا. أما

تمايز السلطات فقد اختلفت فيه التجارب البشرية اختلافاً كبيراً. وربما كانت أبشع تجارب الطغيان ف التاريخ البشري

اجتماع الطغيان السياس مع الدين النس، فولّد الارتاس العنيف الذي حرم من التوازن. المعقوليات الإجرائية لا جدال

فيها، ولنها تتحرك عل حساب العرف فتُورث شعور الغربة. والتفتيق ف هذه الإجرائياتِ جعلها ملفةً لا تتحملها معظم

الاقتصادات، وفرضها ف الواقع احتاج إل تضخيم أجهزة إنفاذ القانون الخشنة. فالحميد الذي يرتج منه ف الديمقراطية

وقع ف الثالوث المذكور أعلاه (طرد العرف + اللفة + الاسر)، فأصبح الرتق أغل من الفتق، وأصبحت الحماية تسري عبر

قساوة الأدوات، وأصبح الـمخلّص عديم الهوية يصعب الارتياح إليه.

فضاء الاقتصاد

تحم المال ف حياة البشر شر معروف، لنه تمأسس بشل ممنهج عدائ ف التجربة الرأسمالية، وتضافر مع مسلّماتٍ

نظرية نحو الون والإنسان. وامتلت هذه تجربة فجأة قارةً جديدة بعد أن حازت عل آلة جديدة تُضاعف الإنتاج وبعد أن

توافر الفحم الحجري لتسييرها. اجتماع هذه الثلاثة عل مستوى الأدوات، والتقاؤها ف عالم التصور مع قرن الشيطان

(الداروينية و الفرويدية) هو الذي طبع الرأسمالية بطابعها، فنطق آدم سميث بأنانية مبرِرةً للشجع متسائلا عمن هو مستعدٌ

للتضحية بأصبعه الصغير مقابل نجاة أهل الصين كلّهم.

فاعليات السوق عرفتها البشرية منذ أقدم العصور، جلبت الخيراتِ وعمرت البلدان. ولن الرأسمالية أمر آخر آمنت بثالوثٍ

عل مستوى الضوابط؛ (3) والفسق الفردي ر؛ (2) وهتك الحدود الأخلاقية علمستوى التصو ية علمدنّس: (1) الماد

صعيد الاجتماع. فأضحت المادة رباً مطاعاً تُبرر الطغيان بعقلانية مبتورة، وصارت الأخلاق موضع تهم باعتبارها متحدّرة

من الأديان، فاعتُبرت خرافةً أو مثالياتٍ فارغة لا تصلح للحياة. وأصبح التلذّذُ وتمجيد الهوى عقيدةً، والانفلات الفردي

والمجموعات قرين التمتّع.

وف نظرية الاقتصاد، تم افتراض ثنائية فاسدة: محدودية الموارد ولا‐محدودية رغبة الإنسان. والأول محدود عند السرف

والترف فحسب، والثان لا محدود عند الشَره والبطَر فحسب.

العقلانية الضيقة ف معاظمة الإنتاج و التنافس الشرس ف حرب الأسعار و الحاجة اللانهائية للتمويل الربوي، ثلاثيةٌ جعلت

الحيــاة خبطــاً مــن المــس. الغنــ الفــاحش لقلّــة القلّــة والثلــة المتحمــة تــأت علــ حســاب كــدح الجمــوع الهــادرة داخــل

الديمقراطيات الفارهة، تُسلم النفوس لمنظومتها طاعةً لسامري الإعلام، وتأت عل حساب أرواح الشعوب الأخرى تخادناً

.اعتُبر ثالثٍ متخلّفٍ لا أمل له إلا قبول الاستعباد الشه عالم تاتوريين فمع الدي

ولما ستت العقول الت عطّل خوار العجل الذهب داراتها الاستشعارية وتلّمت شهوات الاستمتاع والتفاخر، أنّت البيئةُ

الجماد صادحةً إن مخلوقةٌ مسبِحة، القّن من يستبيحن دورس التلوثِ والاحتباس الحراري والأعاصير والفيضانات.

أدركت بعض شرور الأول الية الرأسمالية المحضة هو أن الحركة التصحيحية للرأسمالية (الشيوعية) التز إشا عزومم

وتتطلّعت إل الهروب من تناقضاتها ودورات تضخّمها وانهيار أسواقها… هذا الجهد الترقيع للشيوعية أخفق ف منهجه

هار الشراحت حيث تم ،شرور الأول شرورٍ تضاه الاقتصادي حيث أنّ هدفه كان أيضاً معاظمة الإنتاج، فوقعت الثانية ف

المفتوح للإنتاج والسيطرة ف جحورٍ تخطيط مركزية اعتلتها بروليتاريا انتقاميةٌ تمادت ف العقلنة المبتورة وف رفض ما



انبن عليه تاريخُ البشرية من سوقٍ وعائلة ودين.

فضاء الاجتماع

عاشت البشرية شعوباً وقبائل وأسراً، محاضن ثلاث تتدرج من العالم إل الفردي. وف نسق الحداثة وما بعدها تمت

الاستعاضة عن المحضن الأول بالقومية، وتمت الاستعاضة عن المحضن الثان بالمجموعة المصلحية، وتمت الاستعاضة

.معضلة النسق اللبرال بالمحضن الثالث بالفردية. هذه ه

حلمت اللبرالية بحرية مطلقة وتتطلّعت نحو فردية طافحة، تتصيد سعادةً موهومةً لمجتمع استبدّت به مؤسسةٌ دينية شاركت

المتحم السياس والمتجبر الإقطاع. فات اللبراليةُ أنّ ف القيد حريةً من العبث وأن ف الحرية قيداً عبثياً، وكلاهما يفتقر

إل الانتظام بشرعة أخلاقية.

اهتمت اللبراليةُ ف بداياتها بما قسا عنه قلب النصرانية المفطورة عل التراحم، حيث قصرت ف مخاطبة آلام العمال

والمستضعفين الذين أنتجتهم المنظومةُ الرأسمالية بعد الثورة الصناعية وما رافق ذلك من نشوء المدن البيرة وف محيطها

حلقات البؤس والجريمة. غفلت النصرانية عن هذا بشل عام وقصرت تقصيراً كبيراً، برغم أن الحركات الإحيائية كان لها

مساهماتٍ إنسانية، ولنها ف النهاية قاصرة ف التعامل مع المنظومة الت تولّد الخلل حيث تطبعت المنظومة الرأسمالية

من جهة، ومن جهة أخرى جرت عملية حلولٍ بين العرق الأبيض والنصرانية والرأسمالية. وأضف إل ذلك أن الاثوليية

كانت شريةً ف خطايا السيطرة عل العالم الجديد، كما كانت الأرثوذكسية شريةً ف آثام القياصرة الروس، ومن جهة

.أخرى كان التبشير رديف حملات الاستخراب العالم

وحيث أصبحت اللبرالية ه الضامن الأخلاق للديمقراطية، فإنها اكتوت بلظ مؤسساتها الت التجأت إليها، وأصابت

الديمقراطيةَ بمرضها من جهة ثانية. فالمفارقة أن التفتيق الليبرال ف طلب الحقوق الفردية (هذا هو مرضها) يتطلّب مزيداً

من البيروقراطيات الت ه ف النهاية خانقة (هذا هو الاكتواء). وخطاب المطلبية الت يغفل القيام بالواجب يساهم ف إنشاء

أنانية ثقافية تزيد ف التعقيد المؤسسات الإجرائ والقانون. ثم ما لبثت اللبرالية أن تخلّت عن اهتماماتها الجمعية وتمحورت

حول خصوصياتٍ شخصية ف غاية السخف. وف سعيها وراء سعادة موهومة انغمست ه الأخرى ف لذّة الاستهلاك، وإن

كان وفق نمط بدائ وليس وفق نمط برجوازي. وف غياب أفق أخلاق متعالٍ، انفأت اهتمامات اللبرالية إل النفس،

وتخيلت الجسد بلا روح (وحين بحثت عن الروح اختزلتها) وأصبحت (الذات) ه محور اهتماماتها ومواطن نضالها ينهشها

عضال تلذّذٍ فَقَدَ طعمه.

وبعيداً عن مسيرة اللبرالية ف فضاء الأفراد والقانون، اللبراليةُ كمنظومة اجتماعية قامت عملياً عل أنقاض المعمار

الإنسان المجذّر ف مؤسساته التاريخية: الأسرة والعشيرة والجيرة وأماكن التبتّل والعبادة.

≈              ≈              ≈

وف لحظة كل تقوم عليها حضارة اليوم تعلن اعتلالها ف الفضاءات الثلاثة، السياسة والاقتصاد والاجتماع، الت فهذه ه

ري فالخلل الاجتماعللخلل الف طبيع مقدّمة المقال، وهو تعاقب وفتور. وهذا هو التزامن المشار إليه ف كل حركة

فالخلل السياس فالخلل الاقتصادي.

ن فتحريك الشهوات. ول ف ن كيف ذا والمعجبون المغرمون بها ما زالوا كثُر؟ حقاً، النمط الحضاري القائم ماهرول 

حين أنه كان الإعجاب بهذه الحضارة مبرراً عقلياً، أصبح اليوم مرغوباً غريزياً فحسب، فالناس مفتونةٌ بالمنتوجات أكثر من



كونها تحترم المنتج وتُقدّره.

البديل بين الغياب والحضور

لواقع المسلمين. غير أنّ لحظة تأم ف ٍأول سؤال يتبادر للقارئ هو البديل الحضاري المأمول ونحن نرى ما عليه من ترد

تتجاوز الظاهر وتنفُذ إل الأعماق يتبين لها أن ما كان يموج ف الأعماق ف القرن الماض انتفض من سهوته بشل عفوي

وبدء ف مسيرة محفوفة بالعقبات والصعوبات، لا هو محيطٌ بخطورتها ولا هو مستمل للعدد الت تتطلّبها، غير أنه اقتنع أن

استفراغ الوقت ف الإعداد هو هدر للأوقات والإمانات، فمال الإعداد ممتنع مع عدم التحرك، والمطلوب ف التحرك هو

تقدير الـمطاق من صيرورات الجهاد الت تفل استمراريته.

ونعود خطواتٍ إل الوراء لنتفحص الأسباب الامنة وراء الظهور المسلم وإرادته، والت نرى انعاساتها ف كل مان فيه

مسلمين وف كل بقعة يعيشون فيها.

الجمود الفقه والفري تتعرض له أي أمة، وكان لنا نصيب من ذلك. وحيث أنه كان لنا كيان حضاري متامل فيه

سياسية واقتصاد واجتماع وفق النسق الإسلام صبغةً وشاكلةً (بغض النظر عن الدُخَن فيه)، التقصير ف ناحية كان يجبره

النشاط ف ناحية أخرى، وما دام المسلمون ينعمون بحماية حرزهم، تفّل الزمانُ بإخراج من يجدّد عليهم تدينهم ويعيدهم

إل المحجة البيضاء.

الوهدة الحضارية الت نحن فيها دمرت كل شء مرة واحدة، أو كادت، وربما كانت الأسرة ه المعقل الأخير الصامد رغم

كل الزلزلة. التتار أحالوا النهر سواداً لن لم ينظر إليهم إلا أنهم همج الهضاب، والفرنجة استلّوا بيت المقدس ولن لم ينبهر

بهم أحد. وهدتنا الحضارية تظهر تحديداً ف التبنّ الآن للثقافة الوافدة ولمؤسساتها. ويمن الوعد الآمل تحديداً ف الرفض

الآن لل من هذين الوجهين.

كانت عهدة الجهاد ف يد الجماعات الإسلامية الت حملت لواء المقارعة عل الصعيد الثقاف والمؤسسات، برغم كل

الهنات وسوء التقدير الذي وقعت فيه. وأت ذلك عل إثر جهود العلماء، تلك الجهود الت جمدت بعد أن ضمر الحاضن

الاجتماع الطبيع لخطابهم، وبعد المأسسة والتقنين وتحول العالم  إل موظفٍ مبل أو إل معتزلٍ ومعزولٍ.

صعيدٍ واسع من المشايخ انفتح عل عند مجموعة ص الواقع المسلم. الانحباس الفقهرات عندما نتفحالتغي ونرى تزامناً ف

سر التنظيمية أصبحت علها يوماً الالم يتجاوز هم الجامعات. الحركات الإسلامية الت التراث ف صين فمن المتخص

مشارف البرلمانات، بغض النظر عن اليد الذي تربص بها. ضياع ما‐بعد‐الحداثة قابله رشاد متوازنٌ ف نخبة المسلمين

حركة الأمة الت امل لأي من هذه التوجهات، وإنما التعويل علهنا النضوج ال العلوم الاجتماعية والإنسانية. لا يهم ف

تجاوزت حدّ الخمول وخاضت ألويتُها ساحاتِ الجهاد الحضاري، أخطأت ما أخطأت وأصابت ما أصابت.

بل لقد كانت الأخطاء ضروريةً لذهاب الزبد وبقاء ما ينفع الناس. وها نحن نرى تمحيص العلماء عل منصة الواقع،

تمحيصاً ثنائياً: أخلاقياً ف الاصطفاف مع الحق، وعلمياً ف الاستجابة لروح الإسلام ف التشريعات. والفُرقان ف ذلك هو

ل مراسشنة وأصول تراثها المجيد مما يتابها المحفوظ وسنّتها المدوضلالة، أمةٌ مسترشدةٌ ب ضمير من لا تجتمع عل

تحول دون الانحراف وإن كانت لا تعصم من الزلل. وها نحن نرى تمحيص مناهج الجماعات الحركية، فما كانت للحرفية

السونية إلا أن تُفسد الحركة لتعارض طبيعتهما، وما كان للبراغماتية التبريرية إلا أن تُطيحها طهارةُ المبدأ وسنّةُ الابتلاء.

وها نحن نرى تمحيص الطروحات الفرية.



والجديد ف الأمر أنّ حركة الأمة تجاوزت حدود النخب. فلما عجزت النخب عن القيادة تاثرت التجارب المحلية يرتادها

ِعت زمان عزظنّت أنها ود الت ِقوى الشر ب وتتعلّم من أخطائها. فأثارت رعبالمسلمين، وما كان لها إلا أن تُجر وسط

المسلمين وأنها أجهزت عل ثقافتهم وعل حياتهم. أوليس أمراً داعياً للعجب أن ف زمن وهدتنا الحضارية فتحنا ثلاث

قارات، أوربة وأمرية الشمالية وأسترالية، وأصبحنا جزءاً لا يتجزأ من تلك المجتمعات، وما بق من وبرٍ ولا مدرٍ لم تُزرع

فيه بذرة للإسلام (إلا ف أمرية الجنوبية، وه ذات تربة صالحة لبذورنا). أفلا يبعث شعور الاعتزاز أننا ف لحظات

الضعف الحضاري صار عندنا علماء ف كل حقل علم أكثر بمراتٍ مما كنا عليه ف مئة أو مئت سنة قبل السقوط.

لن القيام لا يتم عبر الأفراد. ولذا حرِمت علينا السياسةُ الت تجمع متفرق قوانا. ولذا أيضاً كان استهداف مواطن الحضارة

الإسلامية. وما كانت سياسة الأمة لأن تُستأنف بلا نظرية وبلا عصبية التماسك. ولقد أصابت العطوب كلا من النظرية

السنّية والشيعية تنتظران التجديد، وعجزنا عبر التاريخ عن ردم الفجوة فتعزز التباعد.

التشيع قبل الصفويين كان جزءاً لا يتجزأ من تاريخ الأمة يعلو ويهبط ويعترك مع ما داخَلَه من باطنية، أما بعد الصفويين

التحدّي الحضاري الغرب ظل ع فست فيه الباطنية والقومية معاً. ثم جرت حديثاً محاولات التجديد الجدّي للتشيفقد تأس

لنها أخفقت ف امتلاك زمام الأمر. الثورة الإيرانية استغلّت عصبية التشيع وباغتت العالم ونجحت. وكان ثمة فرصة

للتخلّص من ظلام التشيع بعد أن ظهر عل السطح، ولن قوى التقليد المغروزة ف تراثه غلبت عل عقلائه. لقد امتلك

الخمين لحظةً تاريخيةً للتجديد الداخل وللّقاء الخارج مع السنّة عل منصة التوحيد وختم الرسالة وحفظ القرآن وهيمنة

مفاهيمه، ولنه لم يفعل. ومض المشروع السياس للتشيع ف نشوة انتصاره يحلم بإزالة التسنّن وإخضاعه، موازياً لجهودٍ

تلبس أثواب التسنّن غارقةٌ ف الحرفية موظّفةٌ سياسياً.

لم نستطع كأمة ردم الفجوة السنية الشيعة بصيغة تنوع لا صيغة إزالة. فقض التاريخ أن ينقض التشيع نفسه بفعله وبفعل

نخبه. وتزامن سقوط التشيع مع سقوط التسنّن المحرف لعلماء السلطان… هذا السقوط المتزامن للحواجز الشيعية والسنّية

‑وإن كان يترافق مع انتشار الشوك عند من افتقد العدّة والتربية القويمة‑ يحرر الطاقاتِ ويجل النظرة ويمهد لظهور

التجلّيات الأصيلة للحق.

تركيا من الجانب الآخر كانت قد تسلّلت تحت موجات الرادار العالم حت وصلت نخبةٌ حيمةٌ إل مصاف الحم.

والحدّية الت تميزت بها الثورة الإيرانية لم تن لتمتلها التجربة السنّية الت تفتقد عصبيةَ عقدة الأقلية. وسلامة الطوية

التركية كان لا بدّ لها أن تستيقظ عند مساومة الذئاب، فقد ظل المخيال الترك يوهم نفسه أنه أورب أو يمن أن يقبل أوربياً

حت أيقظته الثورةُ العربية. تاريخياً، التوجه العثمان نحو بلاد العرب أمدّ العثمانية بعمق إسلام، والتوجه ثانية نحوها اليوم

هو الذي يعطيها العمق الاستراتيج، وإن حال دونه ما حال. الساحة اليوروآسيوية ه ساحة النزال والمساومة، والساحة

الجنوبية ه ساحة التأسيس والارتاز.

بلاد اللسان العرب أسيرة حوماتٍ مرتهنة باعت الشعوب والأوطان وألجمت الطاقات والإبداع. لا بديل عن سقوط هذه

الهياكل المتصادمة مع تاريخ المنطقة وجغرافيتها. ولا بدّ أن نعود ف منطقتنا العربية شعوباً وقبائل نتعارف، عربينا وكردينا

وأمازيغنا تحت مظلّة غير قومية وضمن ترتيبة ملّية جديدة. وإن مركزية بلاد اللسان العرب تأت بسبب أنّ الحفاظ عل لغة

القرآن هو حفاظٌ عل الدين نفسه وشرطٌ للتجديد الفري المتزن.

عل الصعيد الهيل، لا مناص أمامنا إلا استثمار التفتّت من أجل الدفع نحو تامل اقتصادي‐سياس والمش باتجاه

فدرالية ف بلاد الجزيرة العربية وفدرالية ف بلاد الشام وفدرالية ف حوض النيل وفدرالية ف المغرب العرب. وخلال هذه



العملية تذوب الحدود الصلدة وتتحول إل تخوم مرنة، ويتم التركيز عل المصالح الاستراتيجية البرى برغم اختصاص كل

كيانٍ مون بالإدارة الذاتية لأموره المباشرة، ثم ربما تجتمع هذه الفدراليات ف كنفدرالية خلافة. هذا عن التشيلة السياسية

نة التاملية عابرة للحدود الاصطناعية. أما المجتمعات فتعيش وفق ثقافاتها المتلوتوازيها نشاطات اقتصادية ت الت

تستصحب حماً الخلفية الحضارية للمسلمين بعيداً عن التحمات الإيديولوجية.

حقاً إننا ف منعطفٍ تاريخ فاصل.

إنه منعطف تحرر المسلمين ربع العالم، والأمة ه التلة الوحيدة الت تمتلك العنصر الفاعل من ناحية والت لها قبلة للتوجه

الراشد من ناحية أخرى، وه العنصر الحرج لإزالة القيود من أمام الإنسانية جمعاء فتدخل ف السلم كافّة.

نسألك ربنا قوةً وإيواء إل ركن شديد.

المصادر:


