
{وأوح إل هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ}. [الأنعام: 19].

{قل إنما أنذركم بالوح}. [الأنبياء: 455].

(1)

إن طول النظر ف هذا الوح، يقف بالناظر عل الفرق الهائل بين البيان القرآن وغيره من ألوان البيان البشري، ومن طالع

أجناس الإبداعع الأدب ف الحضارات الإنسانية كلها، ثم عاد فطالع القرآن الريم، فإنه وإن لم يلحظ المباينة ويشهد

بالمفاضلة لصالح القرآن= فسيشهد عل الأقل بأن القرآن جنس مختلف لا يشبه أجناس اللام الإنسان، وليس عل نمطها،

فإن رزقه اله علما بالبيان ومعرفة بخصائص الإبداع ف اللام = فسيشهد بفضل البيان القرآن وأنه ليس كلام بشر.

الحجة الت ه عليه وسلم = هال نبيه محمد صل الذي أرسل بهذا الوح المصدر الإله ريم ودلالته علوحجية القرآن ال

أقيمت عل كفار قريش، وقد أعانهم ك تقام هذه الحجة عليهم، ما لهم من المعرفة بالبيان وخصائصه ومواطن التفاضل

.هذا الوح كل من أدام النظر ف حجة صالحة للإقامة عل فيه، وه

عن ابن عباس رض اله عنه: "أن ضمادا، قدم مة وكان من أزد شنودة، وكان يرق من هذه الريح، فسمع سفهاء من أهل

أرق يدي، فقال فلقيه، فقال: يا محمد إن ه يشفيه علرأيت هذا الرجل لعل ال ة، يقولون: إن محمد مجنون، فقال: لو أنم

من هذه الريح، وإن اله يشف عل يدي من شاء، فهل لك؟ فقال رسول اله صل اله عليه وسلم: "إن الحمد له، نحمده

ونستعينه، من يهده اله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده

ورسوله، أما بعد فقال: أعد عل كلماتك هؤلاء، فأعادهن عليه رسول اله صل اله عليه وسلم، ثلاث مرات، فقال: لقد

سمعت قول الهنة، وقول السحرة، وقول الشعراء، فما سمعت مثل كلماتك هؤلاء، ولقد بلغن ناعوس البحر، فقال: هات يدك

أبايعك عل الإسلام، قال: فبايعه".

وف هذا الحديث دلالة عل أصل عظيم من أصول الاستدلال، أن الحجة تون صحيحة ف نفسها، ولنها لا تقع منك موقعا

النبأ العظيم
الاتب : أحمد سالم

التاريخ : 22 إبريل 2017 م

المشاهدات : 3956



إلا بحسب ما معك من العلم والفقه؛ فيفوق الرجل من الاهتداء بالدليل بقدر نقص علمه وفقهه وعقله؛ لذلك اهتدى هذا الرجل

بتلك اللمات القلائل؛ لأجل ما معه من العلم الذي هداه لفرق ما بينها وبين كلام الناس، بينما لا يهتدي آخرون بما هو أظهر

من الحجج؛ لأجل نقص علمهم وفقههم.

إن عدم اقتناعك ليس دليلا عل وهاء الحجة، بل أحيانًا كثيرا يون لعدم استواء علمك وفقهك إل الدرجة الت تؤهلك للبصر

بالحجج!

فهذه اللمات الت أسمعها رسول اله صل اله عليه وسلم ضمادا = نسمعها جميعا، لنها لا تقع منا نفس الموقع الذي

وقعته من ضماد، حيث أبانت له هذه اللمات أن صاحبها لا يستمد معارفه من البشر، وإنما يوح إليه اله.

وسبب الفرق بيننا وبين ضماد: هو ما لديه من المعرفة باللام المتداول عل ألسنة الناس، وه المعرفة الت وزن بها

كلمات النب صل اله عليه وسلم، وه الموازنة الت أنتجت أن هذا الرجل لا يعلمه رجل، وإنما هو نب يوح إليه.

ومن هنا تعلم: أن صلاحية القرآن لإقامة الحجة عل المصدر الإله لهذه الرسالة وهذا الدين = ه صلاحية ثابتة ف نفسها،

تقوم بها الحجة عل من كفر لأنها ف الأساس إنما أرسل بها نب يخاطب من قد كفر، ولن انتفاعك بها مرتبط بما ف نفسك

من المعرفة والعلم، ولعله لأجل ذلك يثر ف ديننا الحث عل العلم والتعلم وعل رفع المستويات المعرفية للناس.

إن التعلق بالوح وملء النفس به، والصلة باله جل جلاله عبودية ومحبة وافتقارا، وقياما بالأمر والنه، والصلاة، والذكر،

والصلة، ونفع الخلق = كفيلة بسد حاجة الناس عن كل باب من أبواب اللهو ومتع الفن والجمال أو حت التعلق بالخلق.

وإن النفس لا تطلب نعيمها ولا سرورها ولا سعادتها من جهة غير جهة اله إلا لنقصها عن مراتب المال.

فطلب الناس لغذاء روح غير الوح ومتاع العبودية = إنما يرجع لنقص نفوسهم وضعفها، والخلل الموجود ف قابلية

المحل عندهم للانتفاع بالوح؛ كالذي لا يعلم من أصناف الطعام إلا الأصناف الرديئة، فهو ربما ينفر ولا يقدر عل الاستمتاع

الغناء والموسيق الأناشيد أو حت القرآن، وإنما يجده ف ثير من الناس لا يجد غذاء روحه فبالفاخر جدًا من الطعام.. ف

أو السماع أو سائر فنون الفن والجمال واللهو = لنقص نفسه وقلة صبره عل رعاية قلبه حت ينبت فيه الوح ثمره، ويعظم

ضرر هذا حين يستغن بما يملأ روحه من تلك الأبواب، ويحسب هذا ملء روح، والوح ملء روح، وهو هنا إنما يغفل عن

فرق النفع والرواء بين البابين؛ فإنه ليس كل ما يملأ يون نفعه واحدًا بل ولا خلوه من الفساد واحدًا؛ فإن الوح مادة تملأ

الروح كما لا يملأ غيرها وتنفع كما لا ينفع غيرها، وتروي كما لا يروي غيرها، وتخلو من الضرر كما لا يخلو غيرها، وهذا

فرق ما بينها وبين غيرها، والفرق ها هنا لو تعلمون عظيم.

(2)

إن الديانات جميعا تستعين عل وصل الفجوة بين عالم الغيب وعالم الشهادة، بين إدراكات الناس ومعارفهم وبين ما

تخبرهم ه بهه وتعدهم إياه وتُحاججهم ليؤمنوا به= عن طريق الرموز (مسموعة/مرئية).

وتبذل الأديان المحرفة ‐سواء كانت سماوية، أو أرضية‐ جهدًا كبيرا جدًا ف صناعة منظومتها الرمزية، ويبدو ل هذا

الجهد كأنما يتناسب أحيانًا مع درجة التحريف؛ فطمس بقايا الفطرة عسير.

الشعر، القصة، الرواية، السينما، الإعلام، الأيقونات، الصور، التماثيل، اللوحات الفنية....سيل حاشد، عالم متامل من

الرموز تحيطك به المسيحية، موظفة كل طاقاتها: بدءا من الترانيم، وانتهاء بمايل أنجلو، مرورا بترجمات التاب المقدس،



.وكوميديا دانت

أت الإسلام وحوله حضارات وأديان تملك منظوماتها الرمزية، وكانت له هو منظومته الرمزية، منظومة تعتمد بالدرجة

الأساسية عل اللمة...منظومة سيظل مركزها، وعصب بلاغها، ونقطة تميزها= أنها لا تتوسل لوصل الفجوة بين الغيب

والشهادة بالاتاء عل رموز أرضية؛ إلا بقدر ما تتصل هذه الرموز بمنظومة الرموز الأساسية الت تؤهل هذا الدين ليون

خاتم الرسالات...

إن البناء الرمزي الذي يخاطب الإسلام به القلوب والعقول ليس رسما ولا عمارة ولا شعرا ولا أيقونات ولا إيقاع موسيق، إن

البناء الرمزي للإسلام قد أعرض عن هذا كله وخاطب الناس كلهم بأداة واحدة مركزية وه: كلام اله الموح إل نبيه..

هذا القرآن هو النبأ العظيم وهو الدفق الرمزي الذي يعرض عنه الناس، ويريدون أن يصنع لهم عجل كعجاجِيل الأديان

المحرفة الجائعة، الت تريد صيد الناس إل شباكها البالية...

هذا الدفق الرمزي القرآن هو الذي يعمل ف النفوس عمل السماء ف الأرض الجدب، هذا الدفق الرمزي القرآن الذي يزهد

الناس ف الدعوة به؛ لأنهم ‐بتلبيس من الشيطان خف‐ يظنون أنه لا يعمل ف النفوس إلا كما يعمل كلام الناس...

إنه القرآن، ختام عقد الوصل القائم بين السماء والأرض، رسالة اله رب الناس لتعمل عملها ف نفوس الناس لا يقوم مقامها

غيرها ولا يزهد فيها وف أثرها ف قلوب الخلق إلا من لم يعظم كلمة اله ويرعها حق رعايتها.

إن حظ الناس من كتاب ربهم قليل، وإن حظهم من الإيمان بعظم أثره ف النفوس قليل وإن أمة آتاها اله التاب والحمة ثم

ه تزيله عن موقع الصدارة ف البيان والبلاغ والدرس والحجاج= لأمة مخذولة.

 

مدونته عل الجزيرة

المصادر:


