
ف نبة 1948 أصيب التيار الليبرال بانتاسة بينة، وانسر مده ف المجتمع بحم ما رآه الرأي العام العرب شراكة بين

جغرافيا الفر الأصلية ف الغرب، وبين دور الغرب ف مصادرة فلسطين وإنشاء اليان الصهيون، وترر هذا الأمر مع

التيار القوم بعد نسة يونيو/حزيران 1967 كردة فعل عل فشل الفرة الاشتراكية وحليفها القوم ف إنقاذ فلسطين عبر

العهد الناصري.

ومنذ نهاية الستينات بدأ الحضور الإسلام ف الصعود، وهو الذي كان يتأرجح بين قضايا الإيمان والتربويات، وكان محل

مطاردة من الموقف العلمان الشرس ف حينه، فشعر بجفاف وضغط مستفز، يصر عل فصل الضمير العرب عن الإسلام،

بموازاة خطاب فري بدأ السع لاستعادة المنهج الإحيائ لمقاصد الشريعة ليجيب عل أسئلة النهضة.

بيد أن الضلع الثالث ف تشيل العقل الدعوي، بعد بروز التيارات عل حساب الأفار، كان هو ازدواجية الصراع المر الذي

عاشته الحركة الإسلامية مع الاستبداد، ثم إيمانها بفرة المذهبية الصافية، لإنقاذ أهل السنة وهدايتهم، ثم الصراع مع

الطوائف الأخرى، والصراع مع العدو الصليب واليهودي.

ولم تن فرة المذهبية الصافية متحدة ف النشأة مع الحركية الدعوية بل مختلفة، حيث كانت مصر والشام، ف موقع

المراجعات الفرية الناهضة، ومنهجها الشرع المختلف، خلافا لمنطقة الخليج العرب الت عبئت بفرة النقاء المذهب ضد

مدارس السنة الأخرى.

ولم تن جغرافيا الدعوة مختنقة حت نهاية الثمانينات، حين أطبقت عليها معركة التصفية العقائدية مع المحيط المسلم، لن

ظروفا سياسية واجتماعية وأمنية، ساهمت ف هذا الدمج، الذي تشل منتصف التسعينات، فجمع هشاشة الصحوة

.يلها، مع أزمة الحركات الدعوية وصراعها الحزبتش الخليجية، وتدخل المذهبية السياسية ف

وهذا المأزق التاريخ ومنتجه الفري الذي نحتاج بالضرورة لتفيه اليوم، لا يعن دمغ كل مجموعات أو شخصيات تلك

الفترة بهذا الفر، ولا المقصود نقد مسارات التذكير الإسلام التربوي ف المجتمع، لن المشلة العميقة الت كانت أحد

العقل الدعوي المعاصر.. المهمة المعطلة
الاتب : مهنا الحبيل

التاريخ : 22 ديسمبر 2016 م

المشاهدات : 4520



أسباب اجتياح السلفية الجهادية للميدان العرب هو ضعف هذا المنتج، وفوض ترتيب عقول الشباب فريا للوقاية من الغلو

وجذوره، قبل أن يحمل الغلاة السلاح.

وهنا تقفز لنا قضية الصراع بين الفر الإخوان والفر السلف وهو صراعٌ مر معقد، تحديد مسؤولية كل طرف فيه يمثل

مسارا صعبا، غير أن الواضح هو تأثير الفر السلف المتشدد ف صراع المذهبيات الشرس داخل البنية السنية قبل غيره،

وهو المشروع المرتبط بالحرب الفرية للتصفية المذهبية الت آمنوا بها، ف حين كانت مسؤولية فر الإخوان ف المدخل

للصراع الفري الشرس للآخرين، والتصنيف حسب مواقف الحركة الحزبية الدعوية.

هذا الإرث الثقيل كان أحد مسببات الأزمة، ومنع صناعة الوع الإسلام الجديد، وفقه الإنقاذ السياس، وقدرات تفيك

نزاعات الأمة المعقدة، وهو هنا ف مشهد حلب وغيرها، لا يعن أبدا التقليل من بأس العدو أو وحشيته وإرهابه، وأنه لا ينتظر

.وتواطؤه عليه مع الاستبداد العرب ،إسقاط كل المشرق العرب ر أبدا الرغبوية الغربية، فنمبررات، كما أن ذلك لا ي

ولعل المدخل المهم هنا، هو كيف كان يصنع العقل الدعوي لعقود خلت ليتجنب التوظيف المعادي، وإذا اعتبرنا ذلك العقل

هو ف أصله يمثل الفر المعتدل، ولا يؤمن بالعنف خاصة ف موقف المستشار الهضيب الشهير وكلمة مرشد الإخوان

المعتقل وثباته عل السلمية، وإن زلت بجماعات قريبة منهم أو بعيدة أعمال عنف عبر استفزاز الاستبداد، فسيبق السؤال

هو كيف أنشأ العقل الدعوي متبته ف الشباب، ونظم فرهم كمتطلب إسلام، لا كتوجيهات مواسم سياسية.

وهل سع حت ف السنوات المتأخرة، بأن يوجد مسار توعية وقائية لهذا التطرف والغلو، كخطاب فري تأصيل مثف،

وإن لم ين بالضرورة مسؤولا عنه، فقد يون من هيأ الأرضية هو الاستبداد والخطاب الدين المنافس له، لن هذا الغلو

الذي استُخدم لتحقيق ثغرات كبرى يمر من حوله، ويتَدفق عليه دعم دين ومادي، تُنفذ عبره حروب أو اختراقات مدمرة، أو

تصادر ميادين مقاومة باسم صحة منهجه، لصالح السلفية الجهادية، ثم تأت بعدها الاجتياحات البرى الت تُسقط الشرق لا

ف أزمات فقط، بل فوض ساحقة.

فهل واجه العقل الدعوي المعاصر هذه الثقافة؟

هل كانت هناك وحت اليوم، إعلانات صريحة تدعو لإعادة هيلة الوع الشباب الدعوي، مستقلا عن الغلاة والمستبدين، أم

رية، خاصة تأثيرات توجيه القرار السياسأن حروب التيارات وعقلية الصراعات مع المذهبيات وقبائل التيارات الف

المستتر، سيطرت عل برنامج الدعوة الإسلامية، وغابت عنها كليا إعادة قراءة الشريعة والفقه والسيرة النبوية عبر مظان

المقاصد، وتحقيق معادلة درء المفسدة أول من جلب المصلحة.

وسؤال مهم آخر كم كان نصيب منابر هذه الدعوات وجمهورها، من الخطاب الشعبوي الحاد ف المنطقة العربية، ومواسم

التجييش المذهب وغيره، بدلا من صناعة دعم سياس ومادي مختلف للمقاومة، ومستقل عن مواسم الاستبداد الصوتية،

وتسخير القدرة الشبابية لوع أسئلة النهضة كبناء معرف، بدلا من خطاب المفاصلة الدعوي.

،أيضا أحد أهم كتل التواجد الشباب البيئة العربية، وه إننا هنا نتحدث عن أجيال قائمة وأجيال سابقة، وأجيال تُنشأ ف

فماذا يعن غياب التصحيح الفري وأولويات ترتيب هذا العقل الشباب لديها، وهل هناك وع لحجم القصور أم أن هناك

حملات عاطفية مستمرة تدافع عن مفهوم الصحوة الخليجية والحزبية دفاعا مطلقا، ولا تتوقف للحظة لنقد ذات يراجع

.ر المقاصدي الإسلامحصيلة الشباب، ووعيهم ليقينيات الف

إن حركة التمرد المتزايدة داخل منظومة الدعويين والصحويين من الفريقين، وبحث الوع الشباب عن أسئلة الوجود



والانتماء والإنسانية، هو أحد معالم الأزمة البيرة ف العقل الدعوي المعاصر، كما أن تحم البعد السياس بجمهور

وشخصيات دعوية ليفرغ انفعالهم وعجزهم، إل مشاتمات مذهبية لم توقف إيران الطائفية شبرا، ولم تحقق لشبابهم مستوى

من الوع، ليفهم هذا الشاب شخصيا، لماذا ينهار حاضر العالم الإسلام، ولم تنقذه معركة الصحوة.

إن هذا التعلق الوهم الذي لم يأخذ بسنن اله ولا بأسبابه الونية للنصر، والذي بن عليه الشباب ف صفوف الحركات

الإخوانية أو السلفية أحلامهم، انتقل بصورة متطرفة للسلفية الجهادية، ف شقيه المذهب والدعوي لآمال النصر البير،

.أو النصر السياس النجاة بالأمة وشعوبها، وبتحقيق النصر المرحل فر بوسائط مقاصد الشريعة فار الوتعززت أف

ويتأكد ذلك خاصة مع فرة أن الانفصال الاجتماع عن مواطن الأمة أو فرة الانفصال العقائدي، كانت دافعا لهذا

الانزواء، ثم صدمته باكتشاف العالم الجديد، وأن رحلة الانتصار الدعوي العظيم ف مخيلتهم سياسيا أو فريا، ورضوخ

الإنسانية له، لم يتحقق مطلقا كما كان يؤمله القادة الدعويون.

وحين بدأت رحلة الدراسة المعاصرة للسيرة النبوية طرح العلماء الباحثون مسألة العهد الم، هل يشرع للأمة التعبد به؟

ورأوا أن ذلك مما يسع فيه الخلاف، وهو ما يعن أن مساحة وع دلائل الشريعة، لا تقف عند ما يفهمه الداعية أو الشاب

وصناعة أمة وهزيمة الغرب ف ،نصر تاريخ لنص آحادٍ معزول عن سياق المقصد الذي أراده الشارع، فيراهن عل

سنوات، ويهتف خلفه بنشيد حماس ليخوض المعارك، ويزعم أن ذلك من دلائل الإيمان، وهو من فتن الفقه الساذج.

إن أزمة المتبة الدعوية، قد يغط بعضها شخصيات الفر الإسلام الجديد الذين تناولوا مفهوم الشريعة والإنسان، وفر

صناعة الوطن الجماع لا الوطن الدعوي، ومن ثم تحقيق بناء تحالف تامل يعتمد القوة ف مسارها، لردع العدو أو

لصناعة النهضة.

لن تتلات الشباب الدعوي ف الساحة السلفية والإخوانية وحت المدارس الدينية الروحية والفقهية، بحاجة إل وجبة

توعية وإنقاذ، تسألهم عن عجزهم عن توحدهم بل وتحالفهم، وتصيغ لهم معن وع المستقبل لهذا الدين وما وعد اله به

المرسلين، وما جعله سنة بين العالمين، بإدراك حقائق الون وتتبع سنن اله فيه، لا خطابات الأحلام الت تُسقط عقل

الشاب ودينه وهويته، فيخسر نفسه، وتخسر أمته.

 

 

الجزيرة نت

 

 

المصادر:


