
أعن بالفرق هنا: الفرق الإسلامية أو الفرق المنتسبة إل الإسلام ف الظاهر وليست منه ف الحقيقة. والمراجع لمصادر

الملل والنحل يجد أسماء عدد كبير من الفرق قد اندثر وجودها، وأصبحت أثراً بعد عين، ويجد منها ما بق واستمر، ومنها

:ما يل ن تقسيم الفرق من حيث بقاؤها وانقراضها عقيدة واسماً إلما تغير وتطور.ويم

أولا: فرق انقرضت اسماً وبقيت عقيدة:

كالسبئية، فإنها وإن انقرض اسمها إلا إن الإثن عشرية الرافضة ورثت عقائدها الغالية، وكالمعتزلة فإنها وإن اختف اسمها

إلا إن عقائدها لا تزال باقية ف بعض الفرق، فقد ورثت الزيدية والإثن عشرية والإباضية كثيراً من عقائد المعتزلة، وكذلك

المرجئة والجهمية والقدرية، فهذه الفرق وإن اختفت أسماؤها إلا أنه نشأت فرق أخرى ورثت عقائدها، وتبنت آراءها.

ثانياً: فرق انقرضت عقيدة واسماً:

يسانية أتباع محمد بن الحنفية فقد ذكر ابن خلدون أن شيعة محمد بن الحنفية كانت أكثر شيعة أهل البيت ‐ أي: فمثل ال

عصرها ‐ ثم لم تلبث أن تقلص أتباعها حت اختفت[1]، وكذلك الفطحية أتباع عبد اله بن جعفر بن محمد الصادق، وهو

أكبر أولاد الصادق[2]، قال صاحب الزينة (أبو حاتم الرازي الإسماعيل المتوف سنة 322ھ): «قد انقرضت هذه الفرقة

فليس أحد يقول بهذا القول»[3]. وكذلك الاملية الذين كفروا علياً ‐ رض اله عنه ‐ لأنه ترك منازعة الصحابة ومنعهم من

مبايعة أب بر، وكفروا سائر الصحابة؛ لأنهم لم يسلموا الإمامة لعل[4]، ومثلها الغرابية الت قالت: إن محمداً صل اله

عليه وسلم كان أشبه بعل من الغراب بالغراب، وأن اله عز وجل بعث جبريل ‐ عليه السلام ‐ بالوح إل عل فغلط

جبريل وأنزل الوح عل محمد صل اله عليه وسلم[5][6]، وكالهشامية أتباع هشام بن الحم القائلين بالتجسيم، وكغلاة

القدرية نفاة العلم، فقد ذكر غير واحد من أهل العلم أنهم انقرضوا ولم يعد لهم وجود، ولا يعرف أحد ينسب إليها من

المتأخرين[7].

ثالثاً: فرق انقرضت عقيدة وبقيت اسماً:

كالشيعة الأول المفضلة الذين يفضلون علياً عل عثمان، مع تقديمهم للشيخين أب بر وعمر، فقد اختف الاسم المعبر عن

هذه الطائفة، وأصبح لقب الشيعة إذا أطلق ينصرف إل غلاة الرافضة، ذلك أن الشيعة الأول لما رأوا الغلاة قد انتحلوا هذا

ذلك فيقول: «إن الشيعة الأول عشرية إل اللقب تركوه واكتفوا باسم السنة والجماعة، كما يشير صاحب التحفة الإثن

الصلة بين الفرق القديمة والمعاصرة الشيعة نموذجاً
الاتب : ناصر القفاري

التاريخ : 23 أكتوبر 2016 م

المشاهدات : 6248



تركوا اسم الشيعة لما صار لقباً للروافض والإسماعيلية، ولقبوا أنفسهم بأهل السنة والجماعة»[8]. وأما عقيدتهم فقد اختفت

ه عنهما ‐، «وقد روي عن أبال رض ‐ عل تقديم عثمان عل وانقرضت بعد أن استقر مذهب أهل السنة والجماعة عل

حنيفة تقديم عل عل عثمان، ولن ظاهر مذهبه تقديم عثمان، وعل هذا عامة أهل السنة»[9].

رابعاً: فرق بقيت اسماً وعقيدة: وذلك مثل الخوارج، والإثن عشرية، والإسماعيلية، والزيدية.

كثرة فرق الشيعة:

المراجع أيضاً لتب الفرق والمقالات يجد كماً هائلا من أسماء الفرق المنتسبة للتشيع الت لم يعد لأسمائها وجود اليوم،

حت تفردت الشيعة بثرة فرقها بحيث لا يشابهها ولا يقاربها فرقة أخرى، حت صار هذا الافتراق محل الشوى من الشيعة

أنفسهم[10]، فقد بلغت فرق الشيعة ف عصر المسعودي المتوف سنة 346هـ ثلاثاً وسبعين فرقة[11]، فيف الحال بعده؟!

وكل فرقة تفر الأخرى، ولهذا زعم الرافض مير باقر الداماد المتوف سنة 1040هـ أن الفرق المذكورة ف حديث افتراق

الأمة إل ثلاث وسبعين فرقة ه فرق الشيعة، وأن الناجية منها ه طائفته الإمامية[12]، وأما أهل السنة والمعتزلة وغيرهم

من سائر الفرق فجعلهم من أمة الدعوة، أي ليسوا من أمة الإجابة، فهم ف اعتقاده لم يدخلوا ف الإسلام، وهذه المقالة قد

قالها الشيعة من قبل، وأشار إل ذلك الشهرستان حيث قال: «إن الإمامية لم يثبتوا ف تعيين الأئمة بعد الحسن، والحسين،

وعل بن الحسين ‐ رض اله عنهم ‐ عل رأي واحد، بل اختلافاتهم أكثر من اختلافات الفرق كلها، حت قال بعضهم: إن

نيِفاً وسبعين فرقة من الفرق المذكورة ف الخبر هو ف الشيعة خاصة، ومن عداهم فهم خارجون عن الأمة»[13]، وقال

الرازي: «بعض الروافض قد صنف كتاباً وذكر فيه ثلاثاً وسبعين فرقة من الإمامية»[14].

دائرة المعارف أنه ظهر من فروع الفرق الشيعية ما يزيد كثيراً عن الفرق الاثنتين والسبعين المشهورة[15]، وف وقد ورد ف

عصر المقريزي (المتوف 845هـ) بلغت فرق الشيعة ‐ كما يذكر ‐ ثلاثمائة فرقة[16].

الصلة بين فرق الشيعة:

وبعد انتشار مصادر الشيعة تبينت حقيقة غائبة وخفية لم تن معلومة من قبل، وه أن هذه الفرق وإن اختفت أسماؤها فقد

بقيت عقائدها ف مصادر التلق لدى الإثن عشرية.

وهذه المصادر ‐ ومن خلال القراءة الطويلة فيها ‐ قد استوعبت آراء فرق الشيعة خلال القرون، ومن يقارن بين ما جاء ف

كتب الإثن عشرية من معتقدات وبين آراء ومعتقدات فرق الشيعة الأخرى ف كتب الفرق وغيرها سيرى أنه ما من رأي أو

عقيدة نادت بها طائفة من الفرق الشيعية ف حقب التاريخ المختلفة إلا ونجد لها ‐ ف الغالب ‐ شاهداً ودليلا ف كتب

الإثن عشرية، بل ربما يصل القارئ إل نتيجة مثيرة، وه أن ذلك التقسيم الثير للشيعة وذكر طوائفها المتعددة قد أصبح

اليوم ف الغالب صورة لا حقيقة لها، وه لا تعن اتفاقهم فيما بينهم، ولن لأن طائفة الإثن عشرية قد استوعبت تلك الآراء

والعقائد، كما حاولت أن تحتوي فرق الغلو لتجنيدها سياسياً وعسرياً ف صفوفها من أجل تحقيق أهدافها. وهذه حقيقة لم

تن واضحة قديماً كما ه اليوم، خاصة بعد انتشار كتب الإثن عشرية، وقيام دولتهم الخمينية، والتقارب السياس مع غلاة

الغلاة من الزنادقة النصيرية وغيرهم. وإن دراسة مقارنة لآراء تلك الفرق، وما جاء ف كتب الإثن عشرية له دراسة تشف

ء استقر مركب الإثنأي ش ذكر أمثلة لها لنرى عل فن يحقائق مهمة، وربما تستحق أن تفرد بدراسة مستقلة، ل

عشرية:

الصلة بين الباطنية والإثن عشرية:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكذلك ‐ أي ف الحم بالتفير ‐ من زعم أن القرآن نقص منه آيات وكتمت...» ثم بين أن

فر البواح الذي نسبه ابن تيمية للباطنية القرامطة نجده ثابتاً، بل مستفيضاً فهذا مذهب القرامطة والباطنية[17]. هذا ال



دواوين الشيعة الإثن عشرية ومصادرهم المعتمدة ويجاهر به جملة من شيوخهم، بل انفردت الشيعة الإثن عشرية من بين

يسمونها أحاديث[18]، والت عشرية بأساطيرهم الت سائر الفرق بالمجاهرة بفرية تحريف القرآن. فقد امتلأت مصادر الإثن

تقول بنقص القرآن وتحريفه، حت زعم بعض شيوخهم كالمفيد ف «أوائل المقالات»، والمجلس ف «مرآة العقول»،

والمازندران ف «شرحه للاف» وغيرهم أن الأحاديث الت تقول بنقص القرآن وتحريفه متواترة من طرقهم.

وشهد شاهد منهم[19] بأنها بلغت أكثر من ألف حديث، وأقر علماء الشيعة بأنه مذهب لبار علمائهم كاللين، وشيخه

القم، والطبرس صاحب «الاحتجاج»، والمجلس صاحب «البحار» وغيرهم.

«افتضمنت القول بنقص القرآن وتحريفه، كان منها ما هو قبل ابن تيمية بقرون مثل «ال عشرية الت إن كتب الإثن

لللين (ت 329هـ) وتفسير إبراهيم القم شيخ اللين وغيرهما؛ فهل ابن تيمية وغيره من علماء الفرق والمقالات لم يقفوا

عل هذه المصادر لأنها كانت سرية التداول بين الشيعة؟ أم أن تلك الآراء الشاذة أضيفت إليها فيما بعد؟ أم أن علماء السنة

لم يهتموا بالاطلاع عل كتبهم لذبهم؟ عل أية حال إن ما ينسبه ابن تيمية للقرامطة الباطنية متواتر ف كتب الإثن عشرية.

أفلا يحق لنا القول بعد ذلك بأن مقالة القرامطة الباطنية قد رددتها وانتصرت لها كتب الإثن عشرية؟ أم هم الباطنية نفسها؟

لأننا لا نجد هذه المقالة مستفيضة عند الإسماعيلية كما ه عند الإثن عشرية، فشيعة اليوم هم باطنية ف حقيقة الأمر،

ويصدق عليهم قول الشهرستان: «لهم دعوة ف كل زمان، ومقالة جديدة بل لسان»[20]، ويؤيد ذلك ما جاء ف مصادرهم

من أن هذا الافتراق بينهم أمر مقصود للتستر عل عقيدتهم وإخفاء حقيقتهم، وهذا حق اعترف به الشيعة أنفسهم، حيث جاء

ف «أصول الاف»: عن زرارة بن أعين عن أب جعفر قال: سألته عن مسألة فأجابن، ثم جاءه رجل فسأله عنها، فأجابه

بخلاف ما أجابن، ثم جاءه رجل آخر فأجابه بخلاف ما أجابن وأجاب صاحب، فلما خرج الرجلان قلت: يا ابن رسول اله،

رجلان من أهل العراق من شيعتم قدما يسألان فأجبت كل واحد منهما بغير ما أجبت به صاحبه؟ فقال: «يا زرارة، إن هذا

خير لنا ولم، ولو اجتمعتم عل أمر واحد لصدقم الناس علينا، ولان أقل لبقائنا وبقائم»[21]. قال المازندران: «أي:

ولان اتفاقم ف الرواية عنا أو تصديقهم لم فيها سبباً لقلة بقائنا وبقائم؛ لأنه موجب لسرعة هلاكنا وهلاكم، بخلاف ما

إذا اختلفتم ف الرواية عنا، فإنهم لا يصدقونم علينا ولا يعتقدون أنم موالينا، وف ذلك بقاء لنا ولم»[22]؛ ولهذا قال شيخ

الإسلام ابن تيمية رحمه اله: «الشيعة ليس لهم قول واحد يتفقون عليه»[23].

إحياء عقائد السبئية:

ظهرت النزعة السبئية الت تضف صفات الإله عل الأئمة واضحة جلية من خلال أحاديث الإثن عشرية، فالأئمة يعلمون ما

كان وما يون ولا يخف عليهم شء، ولا يسهون ولا ينسون ولا يخطئون مطلقاً، إل آخر قائمة الأوصاف الت يجعلونها

للأئمة الت ه من خصائص الجبار جل علاه[24]، حت عقدوا أبواباً ف مصادر التلق المعتمدة لديهم لتأسيس هذا الغلو

وضمنوها طائفة من أساطيرهم الت نسبوها كذباً وزوراً إل بعض أئمة آل البيت لتروج عند أتباعهم.

مدح عل ف ه سبحانه، مشطراً أبيات سيده حسين القزوينال ينسبونها زوراً إل يقول أحد المعاصرين[25] من آياتهم الت

بن أب طالب ‐ رض اله عنه ‐:

أبا حسن أنت عين الإله

                      وعنوان قدرته السامية

وأنت المحيط بعلم الغيوب

                      فهل عندك تعزب من خافية؟



وأنت مدبر رح الائنات

                      وعلة إيجادها الباقية

لك الأمر إن شئت تنج غداً

                       وإن شئت تسفع بالناصية[26]

إحياء عقيدة البداء:

عقيدة البداء من عقائد الغلاة[27] ونسبوها للمختارية[28] وهم من الغلاة، فالبداء ف اللغة له معنيان: الأول: الظهور

وا منفُسا ا فدُوا مإن تُبو} :القرآن، فمن الأول قوله تعال نشأة الرأي الجديد، وكلا المعنيين ورد ف :شاف، والثانوالان

تُخْفُوه يحاسبم بِه اله} [البقرة: 284]، ومن الثان قوله: {ثُم بدَا لَهم من بعدِ ما راۇا الآياتِ لَيسجنُنَّه حتَّ حين} [يوسف:

35]. والبداء بهذين المعنيين لا تجوز نسبته إل اله عز وجل، والـبداء ف الأصل عقيدة يهودية ضالة، وقد وردت ف التوراة

‐ الت حرفها اليهود وفـق ما شاءت أهواؤهم ‐ نصوص صريحـة تتضمن نسبـة معن البـداء إل اله سبحانه[29].

ومع ذلك فقد ورد ف صحيحهم «الاف» ستة عشر حديثاً ف كتاب البداء، وف «البحار» ف باب سماه البداء والنسخ أكثر

من سبعين حديثاً من أحاديثهم[30]، وصار البداء من عقائد الإثن عشرية الثابتة ف مصادرهم ورواياتهم، وقالوا: «ما عبد

اله بشء مثل البداء»[31]، «وما بعث اله نبياً قط إلا بتحريم الخمر وأن يقر له بالبداء»[32]، «ولو علم الناس ما ف القول

بالبداء من الأجر ما فتروا عن اللام فيه»[33].

إحياء عقيدة الرجعة:

عقيدة الرجعة[34] عدوها من عقائد الغلاة[35]، حت ذكر ابن حجر أنها آخر مرتبة ف الغلو[36]، وقد ذكرت كتب

الشيعة[37] والسنة[38] أنها من أصول عقائد ابن سبأ اليهودي، ومع ذلك فه من أصول عقائد الإمامية، فمن رواياتهم:

«ليس منا من لم يؤمن برتنا»[39]، وقال ابن بابويه ف الاعتقادات: «اعتقادنا ف الرجعة أنها حق»[40]، وقال المفيد:

«اتفقت الإمامية عل وجوب رجعة كثير من الأموات»[41]، وقال الطبرس والحر العامل وغيرهما من شيوخ الرافضة إنها

موضع إجماع الشيعة الإمامية[42]، وإنها من ضروريات مذهبهم[43].

تفضيل الأئمة عل الأنبياء:

قرر أهل العلم أن القول بتفضيل الأئمة عل الأنبياء هو مذهب غلاة الروافض، كما أثبت ذلك الإمام عبد القاهر البغدادي[44]

(ت 429هـ) والقاض عياض (ت 544هـ)، ورأى أن هذا من أسباب كفرهم فقال: «ونقطع بتفير غلاة الرافضة ف قولهم:

إن الأئمة أفضل من الأنبياء»[45]، وشيخ الإسلام ابن تيمية[46] (ت 728هـ)، ونقل بعض أهل العلم «إجماع المسلمين عل

كفر من ذهب إل هذا القول»[47].

ومع ذلك فه من عقائد الإثن عشرية الأساسية، وف كتب حديثهم عقدوا لها باباً خاصاً، كما ألف شيوخهم ف إثباتها

مؤلفات مستقلة[48]؛ فهم بهذا من غلاة الروافض.

التشيع الإثن عشري مجمع عقائد الفرق الغالية:

وبهذا يتبين جمع الإثن عشرية ف مصادرها لعقائد الغلاة من أهل الفرق البائدة، وقد رأيت بعض الشيعة المعاصرين أشار

إل هذا الرأي، فقال: «يجب أن نشير قبل أن نضع القلم بأن ما مر بنا من أفار الشيعة مما كان خاصاً بفرقة بعينها لم يلبث



أن دخل كله ف التشيع الإثن عشري ودعم بالحجج العقلية وبالنصوص، والتشيع الحال إنما هو زبدة الحركات الشيعية

كلها من عمار[49] إل حجر بن عدي إل المختار وكيسان إل محمد بن الحنفية وأب هاشم إل بيان بن سمعان، والغلاة

الوفيين إل الغلاة من أنصار عبد اله بن الحارث إل الزيديين والإسماعيليين، ثم الإمامية الت صارت إثن عشرية، وقام

بعملية المزج متلمو الشيعة ومصنفوها»[50].

إذن كتب الإثن عشرية الأساسية ه الدَّنُّ الذي امتزجت فيه كل الانحرافات الشيعية، واستقر بنيان التشيع الإثن عشري

عل الأصول العامة للتشيع مهما كان غلوها وتطرفها.

من هنا رأى البعض أن «أصول مذهب الغلاة والمفوضة والباطنية من الإسماعيلية والإمامية الإثن عشرية مختلطة بعضها

ببعض ف كثير من المسائل، ولذلك قيل: الإمامية دهليز الباطنية»[51].

وقد جاء ف دائرة المعارف عن انفتاح الإثن عشرية عل الغلاة هذا القول: «عل أن الحدود لم تقفل تماماً أمام الغلاة، يدل

عل ذلك التقدير الذي دام طويلا للتاب الأكبر للإسماعيلية وهو كتاب (دعائم الإسلام)»[52].

ومثل الإسماعيلية فرق أخرى بقيت أو اندرست كلها دخلت معتقداتها ف مدونات الإثن عشرية[53].

وقد اعترف شيخهم الطوس الملقب عندهم بشيخ الطائفة أن معظم رجالهم ف الحديث من أصحاب المذاهب الفاسدة، ومع

ذلك قال: «إن كتبهم معتمدة»[54].

ومن هنا فإن بعض شيوخ الإثن عشرية وآياتها إذا تحدثوا عن طائفتهم ورجالها ودولها نسبوا لها كل الفرق والدول والرجال

المنتمين للتشيع، وإن كانوا من الإسماعيلية والباطنية أو من الزنادقة الدهرية أو من المجسمة الغلاة.فهم إذا تحدثوا ‐ مثلا

‐ عن دول الشيعة ذكروا الدولة العبيدية ف صدر دولهم مع أنها ليست إثن عشرية[55]، وإذا جاء ذكر رجالهم رأيت منهم

كثيراً من رؤوس الضلال والزندقة ممن تنسب إليهم فرق ليست من الإثن عشرية؛  لهذا نرى ‐ مثلا ‐ مرجع الشيعة

،[57]م، واليونسية أتباع يونس بن عبد الرحمن القمالمعاصر محسن الأمين يقول عن الهشامية[56] أتباع هشام بن الح

والشيطانية أتباع محمد بن النعمان (شيطان الطاق)[58] وغيرها «أنهم عند الشيعة الإمامية كلهم ثقات صحيحو العقيدة،

فلهم إمامية وإثن عشرية»[59].

التشيع عل عشرية المعاصرين يضف عشرية لآراء الفرق الأخرى نرى بعض الشيعة الإثن ومن منطلق استيعاب الإثن

بعض الغلاة الفرة كالنصيرية، فقد كتب أحد علماء الشيعة الإثن عشرية المعاصرين وهو المدعو حسن الشيرازي رسالة

سماها: «العلويون شيعة أهل البيت» (العلويون لقب للنصيرية) وذكر ف رسالته هذه أنه التق بالنصيريين ف سوريا

ولبنان وذلك بأمر من مرجعهم الدين محمد الشيرازي (أخو حسن)، وقال إنه وجدهم كما يظن من شيعة أهل البيت الذين

يتمتعون بصفاء الإخلاص وبراءة الالتزام بالحق وينتمون إل عل بن أب طالب بالولاية وبعضهم ينتم إليه بالولاية

والنسب.. وقال: إن العلويين والشيعة كلمتان مترادفتان مثل كلمت الإمامية والجعفرية[60]، هذا ولم ينر عل هذا

الشيرازي أحد من علماء الإثن عشرية مع أنه قد عرف واشتهر عن النصيرية الفر والزندقة[61]، بل كتب الشيعة القديمة

بلغ الأمر اليوم أنهم يساندون النصيرية بالمال والسلاح والرجال لإبادة أهل السنة ف فر[62]، حتم عليهم بالنفسها تح

الشام.

هذا التطور العقدي عند الإثن عشرية باتجاه الغلو يؤكده أحد مراجع الشيعة المعاصرين وهو عبد اله الممقان[63] ‐ الذي

يعدونه من كبار علمائهم المعاصرين ف علم الرجال ‐ يقول ف معرض دفاعه عن المفضل بن عمرو الجعف فيما رم به



من الغلو من قبل بعض الرافضة القدماء: «إنا قد بينا غير مرة أن رم القدماء الرجل بالغلو لا يعتمد عليه ولا يركن إليه،

لوضوح كون القول بأدن مراتب فضائلهم ‐ يعن الأئمة ‐ غلواً عند القدماء، وكون ما نعده اليوم من ضروريات مذهب

التشيع غلواً عند هؤلاء، وكفاك ف ذلك عد الصدوق نف السهو عنهم غلواً مع أنه اليوم من ضروريات المذهب، وكذلك

إثبات قدرتهم عل العلم بما يأت ‐ أي علم الغيب ‐ بتوسط جبرائيل والنب غلواً عندهم وهو من ضروريات المذهب

اليوم»[64]. فهذا الممقان يعترف بالتطور العقدي عندهم، ويحم بأن ما كان يعد غلواً ف عرف الشيعة المتقدمين، مثل أن

الأئمة يعلمون الغيب ولا يسهون، هو اليوم من ضروريات مذهب التشيع.

ومن خلال هذا التوجه العام فإن شيخ الشيعة المعاصر محمد حسين آل كاشف الغطا يحم عل جميع فرق الشيعة

الموجودة اليوم بعدم الغلو، ويزعم أن جميع الفرق الغالية قد بادت ولا يوجد منها اليوم نافخ ضرمة[65]، وقال الدكتور

سليمان دنيا ‐ معلقاً عل قول آل كاشف الغطا هذا ‐ قال: «فما يون الأغاخانية؟ أليسوا قائلين بالحلول؟! أوليسوا مع

قولهم بالحلول ملاحدة؟! أوليسوا منتسبين إل الشيعة؟ وأخيراً أوليسوا عل رقعة الأرض اليوم؟»[66]. والواقع أن أسماء

معظم تلك الفرق قد اختفت وبقيت آراؤها ومعتقداتها ف كتب الإثن عشرية.

وقد تنبه لهذه الحقيقة ‐ وه تطور معتقدهم نحو الغلو ‐ الشيخ ملا عل القاري، وذلك حينما نقل قول الإمام النووي وهو

أن «المذهب الصحيح المختار الذي قاله الأكثرون والمحققون أن الخوارج لا يفرون كسائر أهل البدع»[67]، فقال القاري

معقباً عل ذلك: «قلت: وهذا ف غير حق الرافضة الخارجة ف زماننا، فإنهم يعتقدون كفر أكثر الصحابة فضلا عن سائر

أهل السنة والجماعة، فهم كفرة بالإجماع بلا نزاع»[68].

ولعل هذه الظواهر ه الت دعت محب الدين الخطيب إل أن يحم بأن مدلول الدين عند الشيعة يتطور، ثم استدل عل ذلك

بقول الممقان السالف الذكر، ثم قال: «هذا تقرير علم ف أكبر كتاب وأحدثه لهم ف الجرح والتعديل، يعترفون فيه بأن

مذهبهم الآن غير مذهبهم قديماً، فما كان يعدونه قديماً من الغلو وينبذونه وينبذون أهله بسبب ذلك، صار الآن ‐ أي الغلو ‐

من ضروريات المذهب، فمذهبهم اليوم غير مذهبهم قبل الصفويين، ومذهبهم قبل الصفويين غير مذهبهم قبل ابن المطهر،

ومذهبهم قبل ابن المطهر غير مذهبهم قبل آل بويه، ومذهبهم قبل آل بويه غير مذهبهم قبل شيطان الطاق، ومذهبهم قبل

شيطان الطاق غير مذهبهم ف حياة عل والحسن والحسين وعل بن الحسين»[69]. واستدل بلام الممقان سالف الذكر،

ولو كان محب الدين الخطيب حياً لقال: إن مذهبهم بعد ثورة الملال غير مذهبهم قبلها، ومذهبهم قبل ولاية الفقيه الخمينية

غير مذهبهم بعد ولاية الفقيه الخمينية، بل إن المذهب بحم مصادره ازداد شذوذاً وانحرافاً.

حد تعبير العالم الإيران فرية إلا بإعلانهم البراءة من هذه المصادر وأصحابها، أو علولا سبيل لخلاصهم من تلك العقائد ال

المهتدي البرقع: كسر هذه الأصنام الت عبدوها من دون اله، والعودة إل مصادر التلق لدى الأمة الإسلامية.

ولعل من أكبر العوامل لاستقرار هذا المذهب عل الغلو هو استيعاب مدونات الروافض لآراء تلك الفرق الشاذة، وقبولهم

لروايات أصحاب تلك الفرق لأنهم شيعة، فهم مقبولون بغض النظر عن معتقدهم؛ فمع التشيع لا يضر انتحال أي نحلة! ولهذا

انبثق من الروافض كثير من الفرق الخارجة عن الإسلام[70].

عل أحاديث تثن مدونات الروافض ف المعتدل أثر ف أنه يوجد للاتجاه الشيع هذا المجال وه ونضيف حقيقة مهمة ف

الصحابة وترفض التقية، وتوافق المسلمين ف معتقدهم، لن علماء الروافض رفضوا العمل بها بحجة أنها وردت مورد

التقية، ف حين أنهم لا يملون دليلا يؤكدون به ذلك سوى أنها موافقة للأمة الإسلامية، وهذا دليل عليهم لا لهم.



ولعله بالإمان استخلاص هذا الأثر الشيع المعتدل من كتب الشيعة ليون شمعة ضوء تهدي المخلصين ف البحث عن

ن ذلك الغثاء الذي حوته كتب الشيعة هو الذي يمثل القسم الأكبر، وقد وضع الشيعة قاعدة تقديم الأكثر علالحق، ل

الأقل[71]، فبق هذا الأكثر يشل العقبة الؤود بينهم وبين المسلمين، فعودتهم للأمة مقرونة بعودتهم لمصادر التلق لدى

المسلمين وبراءتهم من هذه المصادر الت جمعت ظلمات الفر. نسأل اله أن يهديهم إل الحق ويبصرهم به.

-------------------------------
[1] تاريخ ابن خلدون: 3/172.

[2] وسموا الفطحية؛ لأن عبد اله كان أفطح الرأس، كما يدعون بالعمارية نسبة إل رئيس لهم يعرف بعمار، وقد قال النوبخت إنه مال إل هذه الفرقة جل مشايخ

الشيعة وفقهائها، ولن عبد اله لم يعش بعد وفاة أبيه سوى سبعين يوماً فرجعوا عن القول بإمامته (انظر: مسائل الإمامة ص46، فرق الشيعة للنوبخت ص78-77،

مقالات الإسلاميين 1/102، الحور العين ص164-163).

[3] الزينة: ص287.

[4] انظر: مسائل الإمامة: ص45، المقالات والفرق: ص14، مقالات الإسلاميين: 1/89، الفرق بين الفرق: ص54، الملل والنحل: 1/174.

[5] انظر: الفصل: 5/42، الفرق بين الفرق ص250، التبصير ف الدين: ص74، المنية والأمل ص30، التنبيه والرد ص158، وسماها «الجمهورية».

[6] ربما جاء ف كتب الإثن عشرية ما يعبر عن مذهبها بألفاظ مختلفة، فقد جاء ف طائفة من مصادر الشيعة المعتمدة لديهم أن رسول اله ‐ صل اله عليه وآله ‐

قال: «إن اله أنزل عل القرآن وهو الذي من خالفه ضل، ومن يبتغ علمه عند غير عل هلك» (وسائل الشيعة: 18/138، وانظر: بحار الأنوار: 7/302، 19/23،

الطبري (الرافض)/ بشارة المصطف ص16، أمال الصدوق ص40). فما الفرق بين مقالة الغرابية، ونص الإثن عشرية؟! إن الإثن عشرية أعطوا علياً الرسالة بدون

دعوى الغلط، وزعموا أن رسالة النب ه التعريف بعل فقط!

[7] انظر: فتح الباري (1/ 119).

[8] التحفة الإثن عشرية: ص25-26 (مخطوط).

[9] شرح الطحاوية: 2/ 727.

.1/65 :اف[10] انظر: أصول ال

[11] مروج الذهب: 3/221.

[12] جمال الدين الأفغان، التعليقات عل شروح الدوان للعقائد العضدية (ضمن كتاب الأعمال الاملة للأفغان، دراسة وتحقيق: محمد عمارة: 1/215)، وقد نسب

،156-1/155 :املة للأفغانانظر: محمد عمارة، الأعمال ال) ن حقق محمد عمارة أنه للأفغانتاب لمحمد عبده (تفسير المنار: 8/221)، لرشيد رضا هذا ال

الأعمال الاملة، لمحمد عبده: 1/209).

[13] الملل والنحل: 1/ 165.

[14] اعتقادات فرق المسلمين والمشركين: ص56.

[15] دائرة المعارف الإسلامية: 14/67.

[16] الخطط: 2/315.

[17] الصارم المسلول: ص586.

.أتباعهم، وسموها أحاديث تلبيساً وتضليلا أئمة آل البيت لتروج عل ذوبة مفتراة نسبها زنادقة القرون البائدة إلمجرد أساطير م [18] ه

[19] هو شيخهم نعمة اله الجزائري الذي وصفوه بأنه السيد السند، والركن المعتمد، المحدث النبيه، المحقق، النحرير، المدقق العزيز النظير، وقالوا بأنه من أكابر

متأخري علماء الإمامية، محدث جليل القدر، ومحقق عظيم الشأن، إل آخر أوصافهم، توف سنة 1112هـ (انظر: أمل الآمل: 2/336، الن والألقاب: 3/298، سفينة

البحار: 2/601، مقدمة الأنوار النعمانية).

[20] الملل والنحل: 1/ 192.

.1/65 :اف[21] أصول ال

.329 /2 :اف[22] شرح أصول ال

[23] منهاج السنة: 2/129.

[24] انظر: «شيعة اليوم سبئية الأمس» (منشور بمجلة البيان).

.العامل [25] هو عبد الحسين بن الشيخ إبراهيم بن الشيخ صادق بن الشيخ يحي

[26] ديوان الحسين : الجزء الأول من القسم الثان الخاص ف الأدب العرب، ص48.

[27] انظر: الشهرستان: الملل والنحل (1/173).



[28] المختارية: أتباع المختار بن أب عبيد الثقف، ومن مذهبه أنه يقول بالبداء عل اله تعال. «الملل والنحل»: (1/147- 148).

[29] برغم أن المشهور عن اليهود أنهم ينرون النسخ لأنه يستلزم البداء. انظر: «مسائل الإمامة»: ص75 و«مناهل العرفان»: (2/78). ومع ذلك فقد جاء ف التوراة:

«ورأى الرب أن شر الناس قد كثر عل الأرض، وأن كل تصور أفار قلوبهم إنما هو شر ف جميع الأيام. فندم الرب أنه عمل الإنسان عل الأرض وتأسف ف قلبه،

فقال الرب: أمحو الإنسان الذي خلقت عن وجه الأرض، الإنسان مع البهائم والدبابات وطير السماء لأن ندمت عل خلق لهم». «التاب المقدس» الفصل السادس

من توين التوراة: ص12.

[30] المراد بأحاديثهم ما ينسبونه إل أئمتهم الاثن عشر من أقوال، وقليل منها ينسبونها إل رسول اله صل اله عليه وسلم، ونحن نبرئ أهل البيت مما ينسبونه إليهم

من افتراءات وأكاذيب.

[31] «الاف»، كتاب التوحيد، باب البداء: (1/146).

[32] المصدر السابق: (1/148).

[33] المصدر السابق: (1/148).

[34] ه عندهم: «رجعة كثير من الأموات إل الدنيا قبل يوم القيامة، وعودتهم إل الحياة بعد الموت، قبل ذلك اليوم الموعود يرجعون ف صورهم الت كانوا عليها»

(انظر: أوائل المقالات: ص51، 95، الإيقاظ من الهجعة بالبرهان عل الرجعة: ص29).

[35] «الملل والنحل»: (1/173).

[36] «هدي الساري مقدمة فتح الباري»: ص459.

[37] سعد القم: ص20- 21، النوبخت: «فرق الشيعة»: ص19.

[38] البغدادي: «الفرق بين الفرق»: ص233- 234.

[39] من لا يحضره الفقيه: 3/291، وسائل الشيعة 7/438، تفسير الصاف 1/347، بحار الأنوار: 53/92.

[40] الاعتقادات: ص90.

[41] أوائل المقالات: ص51.

بحار الأنوار: 53/123 (وقد ذكر المجلس /الإيقاظ من الهجعة: ص33، الحويزي/ نور الثقلين: 4/101، المجلس /مجمع البيان: 5/252، الحر العامل /[42] الطبرس

أنهم أجمعوا عل القول بها ف جميع الأعصار).

[43] الإيقاظ من الهجعة: ص60.

[44] «أصول الدين»: ص298.

[45] «الشفا»: ص290.

.[46] «منهاج السنّة»: (1/177) الطبعة الأول

[47] «الرد عل الرافضة»: ص29.

[48] مثال كتاب: «تفضيل عل عل أول العزم من الرسل» لشيخهم هاشم بن إسماعيل البحران (ت 1107هـ)، و«تفضيل الأئمة ‐ عليهم السلام ‐ عل الأنبياء عدا

نبينا ‐ صل اله عليه وآله وسلم » للمؤلف السابق ذكره، و«تفضيل أمير المؤمنين عل من عدا خاتم النبيين» لشيخهم محمد باقر المجلس (ت 1111هـ)،

و«تفضيل أمير المؤمنين  عل غير النب ‐ صل اله عليه وآله وسلم» لسيدهم محمد النقوي اللهنوي (ت 1284هـ) وغيرها. انظر: «الذريعة إل تصانيف الشيعة»:

(4/358- 360)، «لؤلؤة البحرين»: ص64، ويقول شيخهم نعمة اله الجزائري (ت 1112هـ): «هذا مذهب أكثر متأخري الإمامية، وهو الصواب». انظر: «الأنوار

النعمانية»: (1/20- 21)، وهذا المذهب هو الذي اعتمده شيخ الشيعة المعاصرين الخمين. انظر: «الحومة الإسلامية»: ص52.

[49] هذا بناء عل اعتقاده أن عماراً وبعض الصحابة كانوا نواة للتشيع، وهو رأي ظاهر الفساد.

[50] مصطف الشيب: «الصلة بين التصوف والتشيع»: ص235.

[51] محمد بن الحسن الديلم (من علماء القرن الثامن الهجري) «قواعد آل محمد»: ص11.

[52] «دائرة المعارف الإسلامية»: (14/72).

[53] انظر: «شيعة اليوم باطنية الأمس» (منشور بمجلة البيان).

[54] «الفهرست»: (ص 25-24).

[55] انظر: «الشيعة ف الميزان» مبحث دول الشيعة: ص127وما بعدها، وانظر: «أعيان الشيعة»: (1/44، 45)، وانظر: «دول الشيعة» لمحمد جواد مغنية.

[56] هذه الطائفة جمعت بين ضلالها ف الإمامة ضلالة التشبيه والتجسيم حت قال الإسفرايين: «أنهم أفصحوا ف التشبيه بما هو كفر محض باتفاق المسلمين»

«التبصير» ص43-44. وانظر: الأشعري: «مقالات الإسلاميين»: (1/106- 107)، عبد القاهر البغدادي: «الفرق بين الفرق»: جـ 65.

[57] كان ف الإمامة عل مذهب القطعية الذين قطعوا بموت موس بن جعفر، وكان مفرطاً ف باب التشبيه. انظر: الأشعري: «مقالات الإسلاميين»: (1/106)،

البغدادي: «الفرق بين الفرق»: 70.

[58] الشيعة تسميه مؤمن الطاق وله وطائفته ضلال شنيع ف الإمامة، والقدر والتشبيه، وكان ف الإمامة عل مذهب القطعية، أي ليس بإثن عشري. البغدادي:

«الفرق بين الفرق»: ص71، الشهرستان، «الملل والنحل»: (1/186- 187)، الإسفرايين: «التبصير»: ص43.

[59] «أعيان الشيعة»: (1/21).



[60] حسن الشيرازي: «العلويون شيعة أهل البيت»: ص2- 3.

[61] انظر: ابن تيمية: «الفتاوى»: (35/145) وما بعدها.

[62] انظر مثلا: «البحار»: (25/285، 286).

[63] عبد اله بن محمد الممقان من كبار شيوخ الشيعة، ولد بالنجف سنة 1290هـ، وتوف بها سنة 1351هـ، ومن كتبه: «تنقيح المقال ف علم الرجال» ف ثلاثة

مجلدات. «معجم المؤلفين»: (6/116).

[64] «تنقيح المقال»: جـ3 ص240.

[65] انظر: «أصل الشيعة وأصولها»: ص38، «دعوة التقريب»: ص75.

[66] «بين السنة والشيعة»: ص37.

[67] انظر: شرح النووي عل صحيح مسلم: (2/50).

[68] «مرقاة المفاتيح»: (9/137).

[69] هامش «المنتق»: ص193.

[70] النصيرية والإسماعيلية والباطنية من بابهم دخلوا (المنتق: ص9)، وكذلك الشيخية والشفية والبهائية من صميمهم خرجوا (هامش المنتق: ص9)، وأصبح

التشيع مأوى لل من أراد اليد للإسلام والمسلمين.

[71] ذلك باعتبار أن هذا الأقل ورد مورد التقية، قال المفيد: «ما خرج للتقية لا تثر روايته عنهم كما تثر رواية المعمول به» شرح عقائد الصدوق: ص267، ملحق

(ب) «أوائل المقالات».

 

 

مجلة البيان العدد  352

المصادر:


