
هذا الشعار هو جزء من أزمة التعامل مع الشعارات الراقية ذات الوهج العاطف الت تربت عليها قواعد الحركة الإسلامية

وروادها وتعاملت معها تعاملا مغلوطاً بتضخيم مظاهرها وتسطيح مضمونها عل نحو يجعل من الشعار عبئاً فرياً وعقدة

منهجية ف مسيرة الحركة الإسلامية مما يشل عندها حالة من الرفض لما تتوهم أنه منافٍ لحقيقة ما تنادي به من شعارات

وأهداف.

إن كلمة الدستور ليست عربية الأصل ولم تذكر القواميس العربية القديمة هذه اللمة ولهذا فإن البعض يرجح أنها كلمة

فارسية الأصل دخلت اللغة العربية عن طريق اللغة التركية، ويقصد بها التأسيس أو التوين أو النظام.

الدستور هو القانون الأعل الذي يحدد القواعد الأساسية لشل الدولة (بسيطة أم مركبة) ونظام الحم (مل أم جمهوري)

وشل الحومة (رئاسية أم برلمانية) وينظم السلطات العامة فيها من حيث التوين والاختصاص والعلاقات الت بين

السلطات وحدود كل سلطة والواجبات والحقوق الأساسية للأفراد والجماعات ويضع الضمانات لها تجاه السلطة.

بهذا المعن صار الدستور ضرورياً لضبط التعاقد السياس بين الأمة والسلطة ف الدول الحديثة وكلما كان هذا الدستور

مفصلا متوبا مراعيا للدين والأعراف والثقافة والهوية كان ضماناً لاحتواء أي أزمة سياسية حافظاً للحقوق مبيناً للواجبات

بلا وكس ولا شطط ولا حيف ولا جنف ومعبراً عن حالة راقية من التعاقد السياس بين الشعب وحاكمه.

إن أزمة الحضارة الإسلامية أزمة دستورية ف جوهرها، بدأت بوادرها يوم السقيفة، وانتهت إل فتنة عمياء ف (الجمل)، ثم

القرآن دستورنا
الاتب : عباس شريفة

التاريخ : 2 يونيو 2016 م

المشاهدات : 8465



شبت حرباً هوجاء ف (صفّين).

واستمرت إل أفول الخلافة العثمانية كمعبر عن الوحدة السياسية للأمة وعليه غاب المسلمون عن التأثير ف المشهد

.ركب النظام العالم دول وظيفية تدور ف وتولت جل دويلاته إل .الدول

وبدلا من أن ينهض الفقهاء ف علاج مبدأ الانحراف عملوا عل تريسه وتبرير هذا الخلل ف العقد  السياس الذي شاع

.م الإسلامكل أجهزة الح ف بسببه الفساد السياس

ولا يزال البعض يصر عل رفض فرة أن يون للأمة دستوراً ينظم العلاقة بين الحاكم والأمة بذريعة أن القرآن هو دستورنا

ومن وافق منهم فإنه يجعل من الدستور شلا بلا مضمون يوسع فيه صلاحيات الحام ويحصنه عن الرقابة والمحاسبة بما

يشبه عقود الإذعان.

هنا لا بد أن نقف ملياً عند الشعار الذي يرفعه البعض ليجهض كل دعوة للإصلاح الدستوري بقوله (القرآن دستورنا) ماذا

يقصد بهذا الشعار وماذا يبغ من ورائه.

هذا الشعار إن قصد بها عدم الخروج عن صريح التاب فصحيح وإن كان القصد نسف فرة أن يون للدولة دستورا

متوبا كعقد سياس فلام باطل.

جاء القرآن بقيم سياسية ولم يأت بنظام سياس محدد وترك هذه التفاصيل الت تشل مساحة الفراغ التشريع لاجتهادنا

.بما لا يخالف القطع

ولو كان القرآن وحده كاف لضبط نظام الأمة السياس لما احتاج إل بيان السنة ولو كانت السنة كافية لما احتاجت للذين

(يستنبطونه منهم).

فمعظم المصالح المرسلة ست عنها التاب والسنة والناس متفاوتون ف إدراك هذه المصالح فما هو السبيل لترجيح

مصلحة عل أخرى.

فالقرآن لم يفصل ف كل شء والخلاف بين الأمة لا يمن ف الليات وإنما ف الجزئيات فتحديد التفاصيل لتلاف الخلاف

السياس فيه مصلحة كبيرة.

ثم إن مقولة القرآن دستورنا يرفعها البعض كشعار ف مواجهة الحلول العلمانية وليس ف رفض صياغة دستور للأمة لا

يصادم الشريعة ليون بمثابة العقد السياس الذي يفصل الحقوق والواجبات بين الأمة وحامها.

يف نحرم توثيق عقد البيعة فه حفظاً لحق الدائن فكتاب ال أطول آية ف توثيق عقد المداينة ف فإذا كان القرآن ندبنا إل

دستور يرع حق أمة. بما أن البيعة بين الأمة والحاكم ه عقد فأين المشلة ف أن نتب بنود هذا العقد عل وجه من

التفصيل الذي يحدد الصلاحيات ويضمن الحقوق ويمنع الاستبداد والطغيان.

لن أصحاب منطق فقه التغلب السياس ممن يرفضون فرة الدستور يقيسون عقد البيعة عل عقد الرق والوصاية حيث

تون الأمة مسترقة عند السلطة والحاكم وصياً عليها وليس عل عقد الوكالة والإجارة حيث يون الحاكم وكيلا وأجيراً لدى

الأمة.

فرفض فرة الدستور من شأنها أن تؤسس لحقبة من الاستبداد الدين والسياس من خلال احتار جماعة بعينها الحق

الحصري ف فهم التاب وحمل الأمة عل هذا الفهم دون أن يون للأمة حق الاعتراض.

إن من يرفع شعار القرآن دستورنا للطعن ف كل جهد بشري لتقنين النظام السياس الإسلام لا يختلف عن مقولة الخوارج

لا حم إلا له وتسمية الاجتهاد حم البشر لجعله حما مصادماً لحم اله  تلويحاً بعصا التفير للمخالف.

ولأن أغلب نصوص التاب ظنية الدلالة ومعظم آياته حمالة ذات أوجه وهذا يجعل من مسألة الدستور حاجة ضرورية



لمراعاة المصالح المرسلة ورفع الخلاف فسلطة الدستور الإسلام منوطة ف دائرة ترجيح المصالح وتقيد المباح والاختيار

ف مورد الظن ولا تعلق له ف نسف المعلوم بالضرورة

وعدم قيام السلف بتابة دستور لا يلغ الفرة لأن القضية ليست تعبدية بحيث تقتض الإتباع وإنما ه من قبيل العاديات

الت يجوز فيها الابتداع.

ولم تن الحاجة ف زمنهم تلح لصياغة هذا الدستور لبساطة شل النظم السياسية ف حينها  البعيدة عن التعقيد والتلف

وبسبب شيوع القيم السياسية الأخلاقية الت تخفف الحاجة إل وسائل الضبط القانونية وليس كما ف زمانينا الذي تعقدت

فيها أشال الدول فالسلف اجتهدوا لزمانهم وعلينا كذلك أن نجتهد لزماننا وقد صار علينا لزاماً أن نصحح الخلل الحضاري

الذي وقعت به الأمة بعد مقتل سيدنا عثمان ‐رض اله عنه‐ ولم ين من مبادئ دستورية تشل  ميثاقاً تحتم له الأمة

يون فيه مندوحة عن السيف وفقه التغلب وتحقن فيه الدماء فقد كانت السلطة ه محور الصرعات ف كل تاريخنا

الإمامة. [(الملل والنحل) ف قاعدة دينية مثلما سل عل الإسلام عل سيف ف إذ ما سل كما يقول الشهرستان الإسلام

الجزء الأول صـ20]

نرى أنه لابد من ميثاق سياس يلجم جموح الاستبداد والتسلط  ويون نقطة انطلاق حضارية يغمد فيها سيف التغلب القهر

ويشهر فيها سلطان الواجب والحق.

 

 

حساب الاتب عل تويتر

المصادر:


