
مقدمة:

إن هذه الأمة وسطٌ ف كل شء، وسط ف العقائد والعبادات والعادات، لا إفراط فيها ولا تفريط، أمة صالحة لأن تقود الأمم

كلها ف أقصر مدة وأيسر سبيل، فرسول اله صل اله عليه وسلم بن الأمة ف صرح شامخ ف مدة لا تساوي ف حساب

الزمن شيئاً، وما تزال هذه الأمة إل اليوم ف اتساع وامتداد رغم عوامل الهدم والعداء واليد لها منذ أن ولدت..

ف حين نرى أكبر الحضارات قد تهاوت وانقرضت وأصبحت ف عالم النسيان رغم دعم العالم بأجمع لها؛ وما ذاك إلا لأنها

من صنع البشر.

أما أمتنا فمن صنع رب البشر، وما تأخرها إلا بسبب عبث أبنائها بها، وتنرهم لعوامل نهضتها وثباتها.

1- من معان الوسط

أمة الإسلام، ه خير الأمم، كما ذكر اله ذلك ف كتابه، ولن ما عساها اليوم ه ف دركات الهاوية؟

يقول الحق تبارك وتعال: {وكذَلكَ جعلْنَاكم امةً وسطًا}[البقرة:143].

والوسط ف كل شء أعلاه وأفضله، {أمة وسطاً} ف التصور والاعتقاد، لا تغلو ف التجرد الروح ولا ف الارتاس المادي.

إنما تتبع الفطرة الممثلة ف روح متلبس بجسد، أو جسد تتلبس به روح، وتعط لهذا اليانِ المزدوج الطاقاتِ حقه المتامل

من كل زاد، وتعمل لترقية الحياة ورفعها ف الوقت الذي تعمل فيه عل حفظ الحياة وامتدادها، وتطلق كل نشاط ف عالم

الأشواق وعالم النوازع، بلا تفريط ولا إفراط، ف قصد وتناسق واعتدال.

{أمة وسطاً} ف التفير والشعور، لا تجمد عل ما علمت وتغلق منافذ التجربة والمعرفة، ولا تتبع كذلك كل ناعق، وتقلد

تقليد القردة المضحك، إنما تستمسك بما لديها من تصورات ومناهج وأصول، ثم تنظر ف كل نتاج للفر والتجريب،

وشعارها الدائم: الحقيقة ضالة المؤمن أن وجدها أخذها، ف تثبت ويقين.

{أمة وسطاً} ف الارتباطات والعلاقات، لا تلغ شخصية الفرد ومقوماته، ولا تلاش شخصيته ف شخصية الجماعة، ولا

تطلقه كذلك فرداً جشعاً لا هم له إلا ذاته، فتقرر من التاليف والواجبات ما يجعل الفرد خادماً للجماعة والجماعة كافلة

لحقوق الفرد ف تناسق واتساق...

{أمة وسطاً} هذا نظير قوله جل ف علاه: {كنْتُم خَير امة اخْرِجت للنَّاسِ تَامرونَ بِالْمعروفِ وتَنْهونَ عن الْمنْرِ وتُومنُونَ

الوسطيةُ كيف شوِهت
الاتب : رابطة خطباء الشام

التاريخ : 26 مايو 2016 م

المشاهدات : 8016



بِاله} [آل عمران:110]. حيث اختار اله جل ف علاه أن تون هذه الأمة ف أعل المراتب، وأسم المنازل، وخير الأمم،

ولن بشرط، {تَامرونَ بِالْمعروفِ وتَنْهونَ عن الْمنْرِ}، والمعروف الذي تأمر به، هو كل خير، والمنر الذي تنه عنه هو كل

شر، وليس الأمر مقتصرا عل النه عن التدخين، والأمر بإغلاق المحال التجارية وقت صلاة الجمعة، فالأمر أوسع من ذلك

انة هذه الأمة، وبمقدار التقصير فثير، فبمقدار ارتفاع نسبة التطبيق لهذه الآية بمفومها الواسع، بمقدار ما ترتفع مب

تطبيقها، بمقدار ما ينخفض مؤشر هذه الأمة.

2- أدواء تنخر ف جسد الأمة

‐ الجهل:

النازلة عل ،ون فيه، هو بعدنا عن الآية الأوله أن تيحب ال انة التب عن تلك المرتبة والمفمما جعل أمتنا تتن

المصطف عليه الصلاة والسلام {إقرأ} أمتنا اليوم أمة لا تقرأ، كيف يريد الطالب أن ينجح إذا لم يجد ويثابر؟ وكذلك الأمة لن

جسدها، أمية ليست عل ون لها النجاح إلا بالعلم، فديننا دين إقرأ، إقرأ وتعلم وبلغ. كيف لأمتنا أن تقرأ والأمية تنخر في

الآية الأول الصناعة، والاقتصاد، والسياسة... إذا أردنا أن ننهض فهيا بنا نعود إل مستوى القراءة فحسب، بل أمية ف

{إقرأ}..

{إقرأ وربك الأكرم} إقرأي أيتها الامة المسلمة واله يمدُّكِ برمه ف كل شء صناعةً وتجارةً وسياسة واقتصاداً وعسرةً

وف كل ميدان من ميادين الحياة.

‐ التنفير:

وإن مما جعل أمتنا تتنب عن تلك المرتبة والمانة الت يحب اله أن تون فيها، هو ميلنا ف تطبيقنا للإسلام عن أهم

خصائص هذا الدين، ألا وه التيسير، لننا بتنا نستبدلها ف كثير من الأحيان بالتعسير، والتنفير، والتنطع والغلو، فرأي هو

الحق وما سوى ذلك فسق وضلال!!

مهلا أيها الحبيب فديننا دين التيسير، وليس المقصد أن نتجاوز حدود شرع اله، ولن طالما أن ف المسألة خلاف فلا يمنع

أن تأخذ برأي وآخذ برأي آخر، ومع ذلك نبق إخوة متحابين.

فهذا النب صل اله عليه وسلم، بعث معاذاً وأبا موس إل اليمن فقال: (يسرا ولا تُعسرا. وبشّرا ولا تُنفّرا. وتطاوعا ولا

تختلفا). [1] فإذا أردنا أن نعيد لأمتنا مانتها فهيا بنا ندعوا إل اله ببشر وتيسير، لا بعسر وتنفير.

‐ الظلم:

وإن مما جعل أمتنا تتنب عن المرتبة والمانة الت يحب اله أن تون فيها، هو خوضها ف مستنقع الظلم الذي نهانا اله

عنه، وابتعادها عن العدل الذي جاء به شرع اله الذي نؤمن به،

قال تعال: {ياايها الَّذِين آمنُوا كونُوا قَوامين له شُهدَاء بِالْقسط و يجرِمنَّم شَنَآنُ قَوم علَ ا تَعدِلُوا اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى

واتَّقُوا اله انَّ اله خَبِير بِما تَعملُونَ} [المائدة: 8].

فبقدر التزامنا بالعدل فيما بيننا، ومع غيرنا، بمقدار ما ترتفع مرتبة الأمة، أما أن يون حالنا ظلم وظلمات بعضها فوق بعض

ثم نطمع بأن نون خير الأمم فهذا وهم.

بل إن اله لا يمن للأمة الظالمة حت لو كانت مسلمة، فمن مقومات بقاء الأمم هو العدل ف كل شء،

{ولَقَدْ اهلَنَا الْقُرونَ من قَبلم لَما ظَلَموا} [يونس: 13]. {وتلْكَ الْقُرى اهلَنَاهم لَما ظَلَموا} [الهف: 59].

إن لم ننتصر للمظلوم أيا كان قوياً أو ضعيفاً، غنياً أو فقيراً، قائد فصيل أم عنصراً، مشهوراً أو من عامة الناس مغموراً، فلا

خير فينا، عن أنس رض اله عنه، قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: «انصر أخاك ظالما أو مظلوما»، قالوا: يا



رسول اله، هذا ننصره مظلوما، فيف ننصره ظالما؟ قال: «تأخذ فوق يديه». [2]

فإذا أردنا للأمة أن تعود لمانتها، لابد من أن نتلزم العدل مع الجميع، وأن يلتزم به الجميع.

‐ النزاع:

وإن مما جعل أمتنا تتنب عن المرتبة والمانة الت يحب اله أن تون فيها، هو بعدها عن الألفة والمحبة الت أمر بها اله،

وه من نعم اله الت لا تقدر بثمن، ومخادع من يصور لك أننا مع وجود الشحناء والفرقة يمن أن ننتصر، قال تعال: {وانْ

يرِيدُوا انْ يخْدَعوكَ فَانَّ حسبكَ اله هو الَّذِي ايدَكَ بِنَصرِه وبِالْمومنين * والَّف بين قُلُوبِهِم لَو انْفَقْت ما ف ارضِ جميعا ما

الَّفْت بين قُلُوبِهِم ولَن اله الَّف بينَهم انَّه عزِيز حيم} [الأنفال: 62-63]. فالنصر محتاج للألفة، الألفة بين المجاهدين

بعضهم مع بعض، وبينهم وبين الناس، والألفة بين عامة الناس بعضهم مع بعض، وخاصة الألفة بين القادة، وما أحوجنا

اليوم إل القائد المجاهد الذي يحمل ف قلبه مشاعر المحبة والتقدير لأخيه المجاهد قائد الفصيل الآخر، وبالتال سنهج كل

عناصر فصيله مثل نهجه وسيرته. فإذا أردنا لأمتنا أن تعود لمانتها، لنعيد وشائج الألفة فيما بيننا، ولنحذر مما حذرنا منه

بتَذْهوا فَتَفْشَلُوا وتَنَازَع و ولَهسرو هوا اليعطاالغوطة ليس عنا ببعيد، يقول سبحانه: {و ربنا، لاسيما وأن ماحصل ف

هال بِيلس ندُّونَ عصيالنَّاسِ و اءرِىا وطَرب مارِهدِي نوا مجخَر الَّذِينونُوا كَت و * ابِرِينالص عم هنَّ الوا ابِراصو مرِيح

واله بِما يعملُونَ محيطٌ * واذْ زَين لَهم الشَّيطَانُ اعمالَهم وقَال  غَالب لَم الْيوم من النَّاسِ وانّ جار لَم فَلَما تَراءتِ

الْفىتَانِ نَص علَ عقبيه وقَال انّ برِيء منْم انّ ارى ما  تَرونَ انّ اخَاف اله واله شَدِيدُ الْعقَابِ} [ألأنفال: 48-46}.

‐ التعصب:

التعصب لم يات عل الامة إلا بالويلات والأزمات والنبات، التعصب داء مرير فتك ف جسد الأمة فأنهها وأمرضها

وجعلها قصعة مستباحة للأمم.

أيها الناس.. أيها المجاهدون.. يا طلاب العلم ويا أيها العلماء:

إن التعصب ينبغ أن يون للإسلام، التعصب ينبغ أن يون لهذه الأمة، لا لفصيل ولا لمذهب ولا لمدرسة.

أيها الناس: ينبغ علينا أن نعلم جميعاً أن القرآن والسنة الصحيحة هما مرجعنا، وهما أصلان ثابتان لا يتغيران،

ولن الأفهام والعقول تختلف ف فهمهما، وستبق تختلف إل يوم القيامة، وهذا الاختلاف مما شرعه اله وخفف به عن الأمة

حت يتناسب التشريع مع عصرها واحتياجاتها،

وإلا فلماذا اختلف المفسرون ف تفسير كلام اله؟ ولماذا مئات التفاسير بين أيدينا؟

أليس ربنا قادر عل أن يحسم الأمر من عنده ويون الرأي واحداً؟

ينبغ علينا أن نعلم ونفهم أن الرؤية الت يقدمها أحدنا عن الإسلام ليست ه الرؤية الوحيدة الت يرتضيها اله، فهناك مئات

بل آلاف الرؤى الصحيحة كذلك تنهل من معين القرآن والسنة..

وكثير من هذه الرؤى اتخذت من هذين الأصلين مبدأ ثابتاً لها، ولن الأفهام تختلف والعقول تتفاوت، وما يصلح ف هذا

البلد قد لا يصلح ف بلد آخر، وتأمل كيف أنزل اله القرآ، عل سبعة أحرف تخفيفاً عل الناس ومراعاة لاختلاف ألسنتهم،

هال َلاتِ ارتَبِقُوا الْخَيفَاس ما آتَاكم ف مكلُوبيل نَلدَةً واحةً وما مَلعلَج هال شَاء لَوا واجنْهمةً وعرش مْنلْنَا معج لل}

مرجِعم جميعا فَينَبِىم بِما كنْتُم فيه تَخْتَلفُونَ} [المائدة: 48].

إن كل ما نراه اليوم من مذاهب ومدارس وفصائل وحركات لا تمثل كل واحدة منها الإسلام كله، بل ينبغ أن تعمل كلها

للإسلام العظيم الذي يجمعها والت ه جزء منه.

هذه أمثلة من أدواء تنخر ف جسد الأمة، فلا بد من علاجها، لا تنتظر أيها السامع أحدا، ابدأ واعمل ف الإصلاح عل قدر



استطاعتك، وأبرئ الذمة أمام اله، اللهم اجعلنا هادين مهديين، غير ضالين ولا مضلين، سلما لأوليائك، حربا عل أعدائك.

--------------------------------
1 ‐ البخاري/ 3038، مسلم/ 1733

2 ‐ البخاري/ 2444

المصادر:


