
الحمد له، والصلاة والسلام عل رسول اله، وبعد:

ظنها البعض من القواعد الفقهية، أو الأصول الشرعية الت ألسنة العديدين حت عل (قاعد لمجاهد لا يفت) اشتهرت مقولة

يعرف بها الحق، وسلَّطها آخرون عل مخالفيهم من الناصحيين، أو ناقدي فر الغلو عند بعض الجماعات المسلحة، فما

أصلها؟ وما صحتها؟

(1)

هذه العبارة (لا يفت قاعد لمجاهد) ليست من الأصول الشرعية، ولا القواعد المعتبرة، وليس لها أصل من نصوص القرآن أو

السنة، أو أقوال أهل العلم، بل ه من البدع المحدثة، الت تخالف جميع ذلك.

فقد وضع أهل العلم شروطًا للفتوى مستمدةً من التاب والسنَّة, ولم يذكروا أنَّ من شروط المفت أن يون مقاتلا أو

مجاهدًا، أو أن يقيم بمناطق الثغور، بل إنَّ العالم يؤخذ بقوله أيا كان موقعه، والجاهل يترك قوله أيا كان موقعه وعمله،

فالإصابة ف الفتوى ليست منوطة بالجهاد، وإنما بالاستدلال وطرائقه.

والثير من الأئمة وأهل العلم لم يونوا من أهل الغزو، كالأئمة الأربعة، إلا أنَّ ما كتبوه، وأفتوا به ف باب الجهاد كان وما

يزال عمدةً ف الفقه الإسلام، ومرجع العلماء ف كل العصور.

وإنما يجب عل الفقيه أن يعرف حقيقة ما يفت به معرفة حقيقية تُمنه من تصور المسألة تصورا صحيحا، يبن عليها الحم

.الشرع

قال ابن القيم رحمه اله: "ولا يتمن المفت، ولا الحاكم، من الفتوى، والحم بالحق إلا بنوعين من الفهم:

مفاهيم لترشيد الجهاد (1): لا يفت قاعد لمجاهد!
اتب : عماد الدين خيتال
التاريخ : 12 مايو 2015 م

المشاهدات : 10156



  أحدهما: فهم الواقع والفقه فيه، واستنباط علم حقيقة ما وقع، بالقرائن، والأمارات، والعلامات، حت يحيط به علما .

والنوع الثان: فهم الواجب ف الواقع, وهو فهم حم اله الذي حم به، ف كتابه، أو عل لسان رسوله ف هذا الواقع، ثم

يطبق أحدهما عل الآخر" [إعلام الموقعين (1/96)].

وتصور المسألة يحصل بالنقل والإخبار، ولا يشترط وجود العالم أو الفقيه ف مان الحدث وزمانه، ووقوفه الشخص عليه،

تب الطوال فبلدانهم، بل ربما ألفوا ال رسل إليهم من المسائل وهم فوما زال أهل العلم والفتوى يجيبون ويفتون عما ي

الإجابة عن ذلك.

(2)

ف هذه المقولة تفضيل للمجاهد عل العالم، ومع فضل الجهاد والمجاهد إلا أن للعالم فضً ومانة ف الإسلام لا يدانيها

أحد غيره؛ لما يحمله من العلم بدين اله تعال والفقه به، ونصوص القرآن والسنة مشهورة معلومة ف ذلك، ومنها:

‐ قوله تعال: {شَهِدَ ٱله انَّه لا الَـٰه الا هو وٱلْملَـٰئةُ واولُواْ ٱلْعلْم قَائماً بِٱلْقسط لا الَـٰه الا هو ٱلْعزِيز ٱلْحيم} [آل عمران: 18].

{لْملُواْ ٱلْعواةُ ولَـٰئٱلْمو وه لاا لَـٰهلا ا نَّها هشَهِدَ ٱل} :العلم بشهادته فقال ته وأولنَ شهادة ملائه: "قَرقال ابن كثير رحمه ال

وهذه خصوصية عظيمة للعلماء ف هذا المقام" [تفسير ابن كثير (2/24)].

وقال ابن القيم رحمه اله: "استشهد سبحانه بأول العلم عل أجل مشهودٍ عليه وهو توحيده، وهذا يدل عل فضل العلم وأهله"

[مفتاح دار السعادة (1/48)].

‐ وقد شهد النبr  للعلماء بوراثة علم ومانة الأنبياء، فقال: (وإن فضل العالم عل العابِدِ كفضل القَمرِ ليلةَ البدرِ عل سائر

الواكبِ، وإنَّ العلماء ورثةُ الأنبياء)  [رواه أبو داود، والترمذي، وابن ماجه].

‐ ومهما بلغ المجاهد ف سبيل اله –تعال‐ من الأجر والفضل فإنَّ للعالم فضلا يفوق ذلك؛ فالجهاد نوعٌ من العبادة،

وفضل العالم عل العابد كبير، وما جاء من أحاديث أنَّ أفضل الأعمال الجهاد، كحديث: (قيل يا رسول اله أي النَّاسِ

الأفضلية عل [رواه البخاري، ومسلم]، فلا تعن(هومال هه بِنَفْسال بِيلس دُ فاهجي نؤمم  :  r أفْضل؟ فقال رسول اله 

الإطلاق، وقد بين أهل العلم المراد بذلك:

قال العين رحمه اله: "قالوا: هذا عام مخصوص تقديره: هذا من أفضل الناس؛ وإلا فالعلماء أفضل، وكذا الصديقون كما

جاءت به الأحاديث" [عمدة القاري شرح صحيح البخاري (14/83)].

وقال القسطلان رحمه اله: "وعند النسائ: (انَّ من خَيرِ النَّاسِ رجً عمل ف سبِيل اله علَ ظَهرِ فَرسه) بمن التبعيضية،

وذلك يقوي قول من قال: إن قوله: (مؤمن يجاهدُ) المقدَّر بقوله: (أفضل الناس)؛ مؤمن يجاهد" عام مخصوص، وتقديره: من

أفضل الناس؛ لأنَّ العلماء الذين حملوا الناس عل الشرائع والسنن وقادوهم إل الخير أفضل" [إرشاد الساري لشرح صحيح

البخاري (5/34)].

وقال ابن القيم رحمه اله: "وإنما جعل طلب العلم من سبيل اله لأنَّ به قوام الإسلام، كما أن قوامه بالجهاد، فقوام الدين

بالعلم والجهاد، ولهذا كان الجهاد نوعين: جهاد باليد والسنان، وهذا المشارك فيه كثير، والثان الجهاد بالحجة والبيان، وهذا

جهاد الخاصة من أتباع الرسل، وهو جهاد الأئمة، وهو أفضل الجهادين لعظم منفعته وشدة مؤنته وكثرة أعدائه".

ثم قال بعد كلام طويل:

وجاء عن بعض الصحابة رض اله عنهم: "إذا جاء الموت طالب العلم وهو عل هذه الحال مات وهو شهيد، وقال سفيان

العلم ليس بجهاد فقد نقص ف ه عز وجل، وقال أبو الدرداء: من رأى الغدو والرواح إلبن عيينة: من طلب العلم فقد بايع ال

عقله" [مفتاح دار السعادة (1/70)].



(3)

عل فرض علم المجاهدين بالواقع الجهادي فإنَّه لا يعن معرفتهم بالحم الشرع لهذا الواقع، أو أحقيتهم بالفتوى فيه؛ إذ

الحم الشرع يؤخذ من كتاب اله وسنة رسوله r ، والعارف بهما هو العالم.

{ًوِيتَا نسحاو ركَ خَيرِ ذَلخم اوالْيو هنُونَ بِالمتُو نْتُمنْ كولِ اسالرو هال َلا وهدفَر ءَش ف تُمنْ تَنَازَعفَا} :قال تعال

[النساء: 59]، وقال: {فَاسالُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم  تَعلَمونَ} [النحل: 43]، وقال: {ولَو ردوه الَ الرسولِ والَ اول امرِ

منْهم لَعلمه الَّذِين يستَنْبِطُونَه منْهم} [النساء: 82].

فمسائل الشرع لا يقدَّم فيها قول المجاهد عل العالم، ولا يعتبر قول المجاهد إلا أن يون من أهل العلم والفتوى، بل ولا يقدَّم

قول عالم ف الثغور عل عالم غيرِ مجاهدٍ ف مسائل الشرع والتأصيل لمجرِد مان وجوده.

أما العمل العسري الميدان من خطط للمعارك، وتدريب الجند، وتوزيعهم عل التائب، وتقسيم الجيوش، وأنواع الأسلحة،

ونحو ذلك  مما هو من طبيعة سير الجهاد والقيادة، فيعود تقديره إل أصحابه، وهذا لا ينازعهم فيه العلماء.

(4)

لو كان تقديم قول المجاهد عل العالم صحيحا لادع أصحاب المهن والأعمال الأخرى أنه لا يؤخذ إلا بفتوى من يعمل

عملهم أو من هو قريب من صنعتهم، كالطبيب الذي لا يأخذ إلا بفتوى طبيب مثله، والصانع الذين لا يأخذ إلا بفتوى صانع

مثله، وكذا التاجر، والمزارع، وغيرهم، وهذا قول بيِن الفساد والبطلان.

ومازال أهل تلك الصنائع والمهن والتخصصات المختلفة يرجعون لأهل العلم، ويصوِرون لهم المسائل ويقرِبونها؛ ليتمن

أهل العلم من إفتائهم فيها.

وكذلك فإنَّ مؤسسات البحث العلم والإفتاء ترجع إل أهل التخصص ف كل باب؛ للسؤال عما يخف عليهم مما يتعلق

بالمسائل الت يبحثونها؛ حت تون أبحاثهم وفتاواهم مبنية عل تصور صحيح.

(5)

أقوال العلماء الثقات الأثبات المعروفين، والأخذ بأقوال من لم ترسخ قدمه ف رد (قاعد لمجاهد لا يفت) مآل هذه المقولة

نَلالنَّاسِ، و نم هنْتَزِعا ياعزانْت لْمالْع قْبِضي  هإنَّ ال) : r ولا علم، فيحصل بذلك الانحراف، كما قال عرف بفقهالعلم، ولم ي

يقْبِض الْعلْم بِقَبضِ الْعلَماء، حتَّ اذَا لَم يتْركْ عالما، اتَّخَذَ النَّاس رؤوسا جها، فَسئلُوا فَافْتَوا بِغَيرِ علْم، فَضلُّوا واضلُّوا)

[رواه البخاري، ومسلم].

ولا يؤخذ بقول كل من ادع العلم أو حفظ شيىا منه أو قيل عنه ذلك من محبيه، أو أطلقت عليه ألقاب التعظيم والتفخيم

والتجديد، فلا بدَّ أن يون ممن شهد له أهل عامة العلم الراسخون بالعلم، والقدرة عل الفتيا، ولا يف ف ذلك شهادته أقرانه

أو فصيله، أو من عل منهجه. قال النووي رحمه اله: "ولا يتعلَّم إلا ممن تملت أهليته، وظهرت ديانته وتحقَّقت معرفته،

واشتهرت صيانته؛ فقد قال محمد بن سيرين ومالك بن أنس وغيرهما من السلف: هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون

دينم" [التبيان ف آداب حملة القرآن (1/47)].

سلَي :قَالي ،دِيثالْح منْهخَذُ عوا يم ،[ذبأي من ال] ٌونمام ملُّهةً، كاىم دِينَةبِالْم تكردا" :قَال بِيها نِنَادِ عوقد حدَّث أبو الز

من اهله" [رواه مسلم].

فإذا كان هذا من عرفت ديانته وأمانته، فيف بالمجاهيل الذين لا يعرفون، ولا يعرف أهل سنة هم أم أهل بدعة؟ قال ابن

سيرين رحمه اله: "لم يونوا يسألون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة، قالوا: سموا لنا رجالم، فَينْظَر إل أهل السنة فَيوخَذُ



حديثهم، وينْظَر إل أهل البدع فلا يوخَذُ حديثهم".

والخلاصة: أنَّه يجب الرجوع لأقوال العلماء الثقات الأثبات, وأخذ الفتوى عنهم ف جميع المسائل حت الجهادية منها, سواء

كانوا ممن حمل السلاح أم لا؛ فالعبرة بصحة الاستدلال ممن هو أهل لذلك, أما مجرد حمل السلاح فلا أثر له ف قبول العلم,

أو صحة الفتوى.

 

 

====================================

.الشبهة الأول ،(د عليهاشُبهات تنظيم "الدولة الإسلامية" وأنصاره والر) أصل هذه المقالة من كتاب

المصادر:


