
آله وصحبه وتابعيهم بإحسان إل ه عليه وسلم، وعلال سيدنا محمد صل ه رب العالمين، والصلاة والسلام علالحمد ل

يوم الدين.

وبعد:

فإنه مما لا شك فيه أن العقيدة ذات شأنٍ عند كل ذي بال؛ إذِ الصحة أو الفساد ف سلوك أو عبادة الجنس البشري منُوطة

بصحة العقيدة وتابعة لها؛ لذا فإن اهتمام العلماء والمربِين بالعقيدة والتركيز عليها لم يأتِ من فراغ؛ بل لعوامل كثيرة لها

أكبر الأثر ف بناء الحضارات الإنسانية حيث كانت العقيدة سببا رئيسا فيها؛ فالفرد إن اعتقد شيىا بعينه فإنه سيعمل ويبذل

كل ما ف ۇسعه لإيجاده وتحقيقه، ويقدم مهجته رخيصة ف سبيل إعلائه ونُصرته وغلَبته.

ول تون هذه العقيدة فاعلة ومؤثرة ف الأفراد والجماعات، ثم ف بناء الحضارات؛ لا بد أن تتعامل مع الإنسان بشخصيته

الإنسانية من جميع جوانبها وأبعادها المختلفة، فتجعل منها شخصية سوية، وهذه الشخصية السوية "لا تتون إلا من خلال

العقيدة الدينية؛ سواء نظرنا ف ذلك إل معان الحياة الت تقدِّمها هذه العقيدة أم إل تحقيق طموح العقل والاستجابة لأشواق

الروح الت توجد ف رحاب الإيمان...

؛ مما يعدُّ فبناء الضمير أو الوازع الأخلاق ا فتحرير الإنسان من كل عوامل الخوف، وأثرها أيض وللعقيدة أثرها ف

حقيقته استمالا لتلك الجوانب، أو إسهاما مباشرا ف تحقيق الشخصية الإنسانية السوية"[1].

:تتَّضح مما يل آثارها، الت ويتم ذلك من خلال التعرف عل

أ ‐ أثر العقيدة ف الجانب العقل: العقيدة أعل أنواع غذاء العقل، وهو الغذاء النظري، وتشبع فيه التطلع الدائم إل المبدأ

والمصير، أو إل العلة الأول والغاية الأخيرة، والت تقدم الإجابة الشافية الت تتلخَّص ف إرشاده إل الخالق، ف حين عجز

كل من العلم الفلسف أو العلم التجريب عن إرشاده إليه سبحانه.

أما الفلسفة، فانت إجاباتها النابعة من العقل الإنسان وحدَه ناقصةً أو مبتورة أو مشوهة؛ حيث يعتريها متغيرات عل الفرد

مليوم حيث ي ق بها كللحزال التعديل والتبديل الذي يحال، ولا ي عل ل؛ ولهذا لم تستقرالمجتمع ك عل ه، أو حتنفس

الفلاسفة المختلفون المتباينون عبر العصور [آراءهم]؛ كل منهم يدل بدلوه حسب عقله وفهمه، وبيئته ومجتمعه، ونظرته

أهمية العقيدة وآثارها
اتب : محمود خطابال

التاريخ : 2 يونيو 2015 م

المشاهدات : 6721



للحياة والون؛ حيث لا يعد فيلسوفًا إلا إذا أضاف جديدًا... أما العقيدة الإسلامية الت تَتابع عليها الأنبياء، فه واحدة من

لَدُن آدم إل محمد عليهما الصلاة والسلام.

أما العلم التجريب، فعجزه أظهر من عجز الفلسفة؛ لأن موضوعه لا يتناول طرفَ الوجود: المبدأ والغاية، وهو لا يشبع العقل

ولا يغذِّيه بأجوبة شافية؛ وذلك لأمرين:

الأول: العلم يحدثنا عن الشء كيف يعمل؟ ولن لا يحدثنا عنه لم ۇجِد؟ ولم كان يعمل عل هذا الوجه؟

الثان: العلم يعجز عن رسم طريق الحياة المثل للإنسان، وبيانِ ما يجب لـه أو عليه... إذ يقدم له الوسائل الت تخدمه، لن

لا يقدم له الغايات والقيم؛ فالعلم يتعامل مع الأشياء، لا مع المثُل والأفار والقيم"[2].

ب ‐ أثر العقيدة ف الجانب الروح: اهتم الإسلام بالروح اهتماما بالغًا؛ وذلك "لأنها ف نظره مركز اليان البشري، ونقطة

ارتازه، وه وحدَها الت تملك الاتصال بما لا يدركه الحس ولا يدركه العقل، وه وحدَها الت تملك الاتصال بالخلود الأبدي

والوجود الأزل؛ فه تملك الاتصال باله، كما أنها ه الت تملك الاتصال بالوجود كلّه من وراء حواجز الزمان والمان"[3].

فالروح غيب، ومع ذلك اهتم الإسلام بتربيتها؛ لأن المشرِع أعلم بنْهِها؛ ذلك "أن هذا الجانب أو البعد أساس وجود الإنسان؛

لأن الروح أساس وجود الإنسان، وأساس حياته، فإذا علمنا أن الروح غيب لا سبيل إل الاطلاع عليه أو معرفة كنْهِه ف عالَم

الشهادة؛ ﴿ويسالُونَكَ عن الروح قُل الروح من امرِ ربِ وما اوتيتُم من الْعلْم ا قَليً﴾ [الإسراء: 85] ‐ أدركنا أو جاز لنا أن

نقول: إن الوجود الحقيق للإنسان غيب وليس ماديا؛ فأنا أتحرك وأتنفس وأدرج ف عالم الشهادة؛ لأنَّ جزءا من عالم الغيب

يعيش ف داخل، أو بعبارة أدق: أنا أعيش به... فالإيمان بالغيب ‐ باله واليوم الآخر ‐ يجعل الإنسان منسجما مع نفسه

وخلقه"[4].

فحين يؤمن الإنسان بربه خالقه تسير الروح ف طريق الفطرة، وعندئذٍ يلتق الجزء بالل؛ حيث الإيمانُ باله تعال واليوم

الآخر هو أساس الغيب، مع وجوده سبحانه حقيقة، وقد أعطانا جزءا من غيبه حيا ف أنفسنا، وليس بعيدًا عنا؛ إشارة منه

جل وعلا إل أنَّ جزءا من الغيب مع ح سيموت حتما، ثم تعود الروح إل بارئها فيصبح من فَقَدَها ميتًا.

لذلك فإنَّ البحث ف الروح بعدٌ عن النُّجعة وخَرص وشَطَطٌ، والروح لها تعلُّق بما وراء الحس والظاهر؛ لذلك فالعقل يعلم بأن

للعقل البشري والروح مدًى ف رؤية ما وراء الطبيعة؛ كرؤية العينين بمدًى محدَّد لا يتجاوز إلا بمساعد من مبِر أو غيره من

الأجهزة... والعقل والروح لهما مساعد لفَهم ما وراء الطبيعة والبحث فيما هو بعيدٌ عن الحس والظاهر، وهذا المساعد هو

الوح: كتابا وسنَّة، لقراءة آيات الون هذا.

فتح بصيرته علبهذه الدعوة للإنسان أن ي فيها الحياة: فالقرآن حافل ثبهذه الآيات فَي دُ إلمعالروح ي ِب "والإسلام وهو ير

للوح قة المبدعة"[5]، فحياة الإنسان بدون عقيدة تابعةدَ القدرة القادرة الخلاون، ويستشعر من ورائها يال ه فآيات ال

تَهديه السبيل لضبط مسار الروح والعقل ‐ حياةٌ ف مجهول وتيه وراء غيبيات لا طائل وراءها؛ لأن العقل والروح بابتعادهما

عن الوح يسلانِ طريقًا مخالفًا للفطرة، ومن ثَم تستحيل الهداية.

ج ‐ أثر العقيدة ف الجانب الجسم: الجسم ف دين الفطرة الإسلام لـه رعاية خاصة، وله تربية حتْمية، ولو قصر الإنسان

فيها يؤاخَذ عل تقصيره ذلك، و"حين نتحدث عن الجسم ف مجال التربية، فليس المقصود هو عضلاته وحواسه ووشائجه

فحسب؛ وإنما نقصد كذلك الطاقة الحيوية المنبثقة من الجسم، والمتمثلة ف مشاعر النفس؛ طاقة الدوافع الفطرية،

والنزوعات والانفعالات، طاقة الحياة الحسية عل أوسع نطاق"[6].

فالإنسان لأنه كائن فيه فطرة وغريزة؛ فإنه دائم الحاجة إل إشباع فطرته وغريزته بما يتوافق مع طبعه وميوله، لذلك فالإسلام

كدين الفطرة لم تأتِ أحامه معارضةً لتلك الفطرة، أو فيها كبت أو قهر للغريزة؛ بل هذَّبت تلك الفطرة وكذلك الغريزة بما



يتواءم مع العيش حياةً طبيعية تابعة لهدى الوح؛ فأعط هذا الدين الجسم حقَّه كاملا من المتعة والرغبة، وحرم الرهبنة

وتعذيب الجسد، وكذلك حدد العلاقة بين الجنسين: الذكر والأنث، بما يوافق العقل والفطرة.

وهذا حرص الإسلام عل الاهتمام بقوة أبدان أفراده، وشجعهم عل القوة والصحة ودوام الطهارة؛ لتتمل حياته البشرية

السوية، وف الوحيين: التاب والسنة إرشادات إل القوة والاهتمام بها، وإيحاءات لقوة الأنبياء عليهم السلام ف القوة

والسبق... فراع كل الجوانب وهذبها، وقوى الدوافع الإنسانية ليتيف مع فطرته الإنسانية.

د ‐ أثر العقيدة ف تحرير الإنسان: الحرية ف شريعتنا الغراء ه خَلاص للإنسان من العبودية القائمة عل غير مستحق لها؛

سواء كان هذا المعبود إنسانًا أو حيوانًا، أو حجرا أو جمادا، أو حت ملَا أو رسولا، فحين نتلم عن أثر العقيدة ف تحرير

ءس العبودية ‐ تَخليصه من تلك العبودية الزائفة لشجاز، وإلا فالحرية عالإنسان إنما نَقصد بهذا التحرير ‐ من باب الم

يخشاه أو يخاف فَواته، أو يتطلع إل التحصل عليه وما ينبثق عن ذلك من قياس خاط للقدر والسب؛ بحيث تختل

الموازين، فيحسن القبيح ويقَبِح الحسن، فيجعل قَتْل الغيلة شجاعةً، والسرقة مهارةً، وشرب الخمر قوةً... وهذا يلهث وراء

سراب لا يفيده حصوله ‐إن حصله ‐ بل يضره.

والناس حينما تخيِم عليهم عبوديةٌ ما، يسعون لها؛ فمنهم من يؤثر المنصب عل غيره، ومنهم من لا هم لـه إلا شهواته

وغرائزه، ومنهم من يخش فقرا أو زوال جاه لا يمله هو ولا من سبقه... أهواء شتَّ ومخاوف متعددة ومتباينة، يسير طالبها

نحوها مضحيا بأي شء سواها، وهذا ف الحقيقة خطأ؛ فالإنسان كفَردٍ سويٍ لا تَطغَ عليه غرائزه فتُدنيه إل المرتبة

الحيوانية، ولا يمحقها فيون كالجماد... بل الوسطية ه الفطرة؛ حيث التوسطُ ف استعمال واستغلال كل ما ف الوجود بما

يوافق العقل السليم والروح، وبما يحفظ جسده؛ فيون بذلك متحررا من عبودية أيِ شء من الأشياء الباطلة، ويظل عبدًا

خالصا لخالقه.

ء أو تركه، وكلمن الوازع والضمير يستخدمه الناس عند فعل ش إيقاظ الوازع وإحياء الضمير: كل هـ ‐ أثر العقيدة ف

يعلّل فعله أو تركه به، ولن هذا الوازع الذي يجعل صاحبه يحجِم عن اقتراف شء، وهذا الضمير الذي يدفع أو يمنع

صاحبه عن الإقدام ‐ إنما هو كغيره من أعضاء جسم الإنسان؛ فلو نشأ إنسانٌ ف بيئة ذات مفاهيم ومثُل معينة، وترب هذا

الفرد عل بعض السلوكيات ‐ كما يرون هم، وليس ف حقيقة الأمر ‐ فعلا أو تركا، ثم سافر إل بعض المجتمعات الأخرى

‐ أو أت إليه آتٍ ‐ فإنه يحدث قطعا تباينًا ف مدى نظرة الأشخاص عن بعضها البعض؛ فمن تعود ف بيئة معينة عل أمر،

فإنه يألفه ولا يرى ضررا ف فعله؛ لأن مجتمعه كله يراه أمرا عاديا، أما من جاء من مجتمع آخر فإنه سيختلف طبعه مع ذلك

الفعل، وينبثق منه تصور يخالف نظرة الآخر.

وقد أشار القرآن الريم إل أن هناك من أقوام الأنبياء عليهم السلام من ألفُوا معصية معينة، المجتمع كله لا يرى عيبا أو

نقصا ف فعلها؛ بدءا بأعظم الذنوب: الشرك، وانتهاء بانعدام الحياء، وما بينَهما من ارتاب الفواحش، وقطع السبيل،

والتطفيف ف الميزان، وأكل أموال اليتام، وغير ذلك...

لهذا يتساءل الإنسان المرتبط بوح السماء:

ما دام لل إنسان ضمير ووازع، فأين ضمائر هؤلاء؟ وما الذي يحركهم إذًا؟ فيتساءل العاقل: اله تعال وحده الذي يعلم من

الذي يؤزُّهم أزا! هذا مع وجود معبودات باطلة لن لم تن تصدُّهم عن غيهم، ومع وجود معتقدات باطلة فإن فعل الإنسان

سيبرر ويؤول، لن لو كان هذا الضمير مطعما بوح السماء فسيون واحدًا، سواء ف أعل مقامات العبودية، وهو

:عديدة مواضع تاب والسنة فال ف ِنيالأخلاق والسلوك، وهذا ب التوحيد، وكذلك ف

منها عل سبيل المثال من التاب ما يتعلق بالتوحيد: قوله تعال: ﴿انَّ الدِّين عنْدَ اله اسَم﴾ [آل عمران: 19]، وقوله:

﴿ومن يبتَغ غَير اسَم دِينًا فَلَن يقْبل منْه وهو ف اخرة من الْخَاسرِين﴾ [آل عمران: 85]، ذكر هذا ربنا بعد ذِكره لملة



الأنبياء السابقين، فهاتان الآيتان تدلان عل أن الإسلام ملَّة كل الأنبياء؛ فعندئذٍ يون الوازع متحركا يقظًا، ويون الضمير

حيا، فينفر صاحب هذا الوازع أو الضمير اليقظ من أي خَدشٍ ف عبودية اله عز وجل.

ومن السنة: قول النب صل اله عليه وسلم: ((إنما بعثت لأتمم صالح [وف رواية: مارم] الأخلاق))[7]؛ فف هذا الحديث

يظهر أن كل الأنبياء السابقين دعوا أقوامهم لحسن الخلق، فلو تلمنا مع صاحب ضمير مطعم بالوح لاستَجاب، لن

الضمير أو الوازع مع تغاير الزمان يون دالا صاحبه إل الأمثل؛ لأن الضمير هنا يوافق الفطرة، وتتساوى صحته ف كل

مان، ويتقبله كل ذي عقل سليم من الشهوات أو الشبهات؛ بحيث لا يتغير مفهوم توقير البير من مانٍ لآخر، أو احترام

الوالدين أو طاعة أول الأمر؛ لأن الفطرة توجب فعل ذلك لسير العملية الحياتية؛ لذلك فإن وجود عقيدة إيمانية منبثقة من

.ولبفعل ما هو خلاف الا ه، وانتهاءا من الإشراك بالللإنسان عن الشر بجميع أنواعه؛ بدء نتُج عنها مانعالسماء ي وح

هذا، وإن الضمير لو تُرك بدون ضابط شرع فربما عبثَت به الأهواء والمخاوف؛ فيتغير فر صاحبه وتصوره ونظرته

للحياة، ظالما أو مظلوما، وسوف يبرر ويقول: عملت ما أملاه عل ضميري، أو محاكاةً لآخرين، وهذا يؤكد أن وازع

الضمير ربما يون ف مجتمع معين عيبا وشَينًا، وف مجتمع آخر أمرا طيبا وكريما!

وثقافة أصحابه، فيتغير إل ون من بيئةل ويتإنما يتش من نور الوح أن الوازع أو الضمير الخال م الانتباه إلّوهذا يحت

حد كبير بهما، ويتأثر بمدلولات مفاهيم معينة من خلال سلوك أفراد مجتمعه، وهذا ف الواقع والحياة ملموس؛ لذلك فإن

"وازع الضمير الذي يتحدث عنه علماء الأخلاق لا يغن عن العقيدة والدين، بل إن هذا الوازع لا وجود لـه، أو لا يتَّسع نطاق

وجوده حقيقة إلا عند المتدينين، وف قاموس حياة المؤمنين، حت إنه ليجِب علينا أن نسميه بالوازع الإيمان أو الدين"[8]؛

من نفس، أو ممن حول الإنسان بعينه؛ ولذلك كانت النفس المرتبطة بوح إذ إنه نابع من عقيدة إيمانية دينية، وليس بنابع

السماء أجدر من غيرها من المخلوقات بأن تون راعية وداعية لوازع الضمير ف النفس الإنسانية.

وهذا يؤكد أهمية العقيدة، وما لها من تأثيرات إيجابية عل الفرد والمجتمع.

والحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل سيدنا محمد، وعل آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إل يوم الدين، كلما

ذكره الذاكرون، أو غفل عن ذكره الغافلون.

 

-----------------------------------

[1] د. عدنان محمد زرزور، نحو عقيدة إسلامية فاعلة، ص 10 بتصرف.

[2] نفس المرجع السابق، ص10 ‐ 13 بتصرف واختصار، الأستاذ محمد قطب، منهج التربية الإسلامية، جـ1 ص 75 ‐ 77.

[3] الأستاذ محمد قطب، منهج التربية الإسلامية، جـ1 ص 41 ‐ 42.

[4] د. عدنان زرزور، نحو عقيدة إسلامية فاعلة، ص15 بتصرف.

[5] الأستاذ محمد قطب، منهج التربية الإسلامية، جـ1 ص45.

[6] نفس المرجع السابق، ص104.

[7] صحيح: أخرجه الإمام أحمد ف مسنده (8952)، والبخاري ف الأدب المفرد، (273)، والبيهق ف سننه (10 /191 ‐ 192)، وف شُعب الإيمان (7978) وابن

.وصححه الألبان مستدركه (2 /670) وصححه ووافقه عليه الذهب الطبقات (1 /192)، والحاكم ف سعد ف

[8] د. عدنان زرزور، نحو عقيدة إسلامية فاعلة، ص 19 ‐ 20.

 

 

 



الألوكة

المصادر:


