
العصبية الحزبية المتجذرة ف ساحة العمل الإسلام ظاهرة مؤذية: أذهبت ريح الدعوة، وأثقلت صفوف الدعاة بالتدابر

والتنازع، وقل من يسلم منها؛ حت بعض الناس الذين لا ينتمون إل تجمعات حزبية.

نعم! ربما تون هناك مسوغات فرية أو منهجية تؤدي أحياناً لمثل هذه الخلافات، لن الواقع يشهد أيضاً خلافات أخرى

ليس لها تفسير مقنع إلا الهوى والتعنت والتعصب!

وقد كتب ف هذا الموضـوع كتابات عديدة ومفيدة، وتنادى لعلاجها الناصحون. وأحسب أننا أمام قضية كبيرة لا يمن

قد تُسهِم ف ة للبحث عن الحلول العملية التحاجة ماس ننا فالآخرين، ل وإلقاء التبعة والملامة عل معالجتها بالتباك

التخفيف من حدة الخلاف؛ إن لم تقتلع جذوره. ولا أقل من أن تزيل بعض مظاهر البغ أو الاحتقان والجفوة...

:رام ما يلأضعها بين يدي الدعاة ال ومن المقترحات الت

أولا: التواصل الأخوي:

لام بين الأتباع؛ فإذا حرصوا علجزء كبير من الجفوة الحاصلة بين الدعاة إنما هو بسبب الإعراض والقطيعة وتناقُل ال

التزاور وأداء الحقوق الشرعية الواجبة: كإجابة الدعوة وزيارة المريض...

ونحو ذلك؛ كان هذا سبباً ف الالفة والانس... ومثل هذه اللقاءات ليست مضيعة للوقت أو إهداراً للجهد؛ كما قد يظن

بعضهم، بل فيها من المصالح الدعوية العاجلة والآجلة ما يجِل عن الوصف، وقد صح عن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐

[1]«افقوله: «ليس الواصل بالم

وكثير من أحام الناس عل الآخرين ناتجة ف بعض الأحيان عن انطباعات متناقَلة، أو وقيعة معترضة، أو فظ يتجاهــل

الإنصــاف، وهــو مــا قد يتحــول إل مجــازفات أو تعميمات لا تتسم بالموضوعية أو الإنصاف، لن حين يجلس الدعاة مع

إخوانهم، ويسمعون منهم مباشرة وبدون واسطة، ويبذلون لهم النصيحة بصدق وإشفاق، ويديرون حواراً راشداً وهادئاً...

ن الظن والتماس العذر، وليس من الضروري أن يحصل الاتفاق فستتضح لهم منطلقاتهم واجتهاداتهم؛ فيشيع بذلك ح

جميع الاجتهادات.

حق العلماء والدعاة، مثل اللقاء والتواصل المباشر؛ فهما البلسم الذي يشف قالة السوء وتناقُل الشائعات ف ِلرد ولم أر

كيف نواجه الحزبية؟
الاتب : أحمد عبد الرحمن الصويان

التاريخ : 9 يناير 2015 م

المشاهدات : 5227



نسحا ه بِالَّت فَعـ: {اد ه ـ تعالأحسن المأمور به شرعاً. قال ال ه القلوب ويقطع سبل الشيطان، وهذا من الدفع بالت

فَإذَا الَّذِي بينَكَ وبينَه عدَاوةٌ كانَّه ول حميم * وما يلَقَّاها إلا الَّذِين صبروا وما يلَقَّاها إلا ذُو حظّ عظيم}.[فصلت: 34– 35].

ثانياً: المشاريع المشتركة:

التعاون ف تنفيذ مشاريع دعوية مشتركة، مع الحرص عل الوضوح والشفافية والضبط الإداري والمال عند التنفيذ؛ حت لا

تون الأخطاء اليسيرة سبباً للتهارش والتدافع، ومن ذلك: عقْد الندوات أو المؤتمرات أو الدورات التدريبية... ونحوها. وهذه

الأعمال المشتركة فرصة كبيرة للتعارف وكسر حاجز الجفوة.

لقد وجدت أن الأعمال الدعوية المشتركة تبن من معان الإخاء والمودة بين الدعاة ما لا يخطر عل بال، كما أن الطلاب

ون سبباً فاجتماع الرموز الدعوية وتعاونها، فإن ذلك ي والأتباع عندما يتابعون هذه البرامج المشتركة وينظرون إل

امتصاص بعض الاحتقان الذي قد يطغ ف بعض الأحيان بينها؛ والقدوةُ لها أثر ف التربية كبير.

وهناك عدة عوامل تساعد عل إنجاح هذه المشاريع المشتركة من المهم استصحابها والحرص عليها. منها:

1. اختيار نوعية خاصة من الدعاة والرموز لمثل هذه الأعمال، من أهم ما يتميزون به: الاريحية والتطاۇع وسعة الصدر

والقدرة عل احتمال الآخرين واستيعاب اجتهاداتهم وآرائهم. والشخصية التوافقية السمحة لها أثر كبير ف لَم الشعث،

وتطهير القلوب، وتقريب النفوس، كما أن الإنسان الحاد اللجوج المماري لن يجن إلا الخصومة، وهذا أحد مقتضيات قول

رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: «تطاوعا ولا تختلفا»[2] .

2. الحرص ف المشاريع المشتركة عل استدعاء جوانب الاتفاق، وتجنُّب إثارة مسائل الاختلاف قَدْر الإمان. وأحسب أن

هذا مدخل مهم للتآلف وترسيخ أواصر الأخوة والتعاون.

ومجالات الاتفاق كثيرة جداً، ويمن أن نبن من خلالها صروحاً من التعاون الجاد والمثمر، ومن ذلك ‐ مثلا ‐: (التعاون

ف نصرة النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐، والدفاع عن المسجد الأقص، وحماية الأخلاق من طوفان الرذيلة ...) ونحوها

كثير وله الحمد.

3. ينبغ أن يون التعاون بادئ الأمر ف المشاريع قصيرة المدى، من أجل تعزيز الثقة والطمأنينة، وبناء جسور التواصل

والتاتف... وإذا لاحت بوادر الاختلاف، فعل العقلاء أن يبادروا إل درئه قَدْر الإمان؛ حت ولو أدى ذلك إل تأجيل

التعاون، ولعل ذلك من دلائل قول النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐: «اقرؤا القرآن ما ائتلفت عليه قلوبم؛ فإذا اختلفتم

فقوموا عنه»[3].

4. الأعمال المشتَركة لا يمن أن تنجــح عل الإطلاق إذا عرِضت عل الآخـــرين بمنطق المشيخـــة والأستاذيــة، أو بروح

الوصاية والاستعلاء. والطريق الصحيح للنجاح يتحقق بالحرص عل الموضوعية والإنصاف، والعبرة ليست بأن يتقدَّم فلان

أو يتأخر فلان، وإنما العبرة بمن يحقق الهدف الدعوي المشترك ف أمثل صورة، وما أجمل قول الإمام الشافع: (ما كلَّمت

أحداً قط إلا ولم أبالِ بين اله الحق عل لسان أو لسانه)[4]!

وأحسب أن التسابق عل التصدر، والتدافع عل الظهور، من أعظم أساب الاختلاف ف الأعمال المشتركة، وقد تنبه الفضيل

بن عياض إل هذا وهو يقول: (ما من أحد أحب الرياسة إلا حسد وبغ، وتتبع عيوب الناس، وكره أن يذكر أحد بخير)[5].

لُّف ولا تصنُّع، كما جاء فانته اللائقة به، والتعامل معه بما يحفظ له هيبته، بلا ت5. من المهم إعطاء الطرف الآخر قَدْره وم



حديث عائشة ‐ رض اله عنها ‐: «أمرنا رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أن نُنْزل الناس منازلهم» .[6]

6. والبحث عن المال المطلق فيمن نتعاون معهم متعذر، لن العبرة بثرة المحاسن وغلبة المحامد، (والمنصف من اغتفر

قليل خطأ المرء ف كثير صوابه)[7].

خلاصة الأمر: إن بناء أرضية مشتركة تجتمع ف رحابها القوى الدعوية الفاعلة بتآلف وتامل، سيحقق نقلة نوعية ف رؤيتنا

وبرامجنا الدعوية، وسيؤسس لقاعدة صلبة من الإخاء والتعاون.

ثالثاً: الذب عن أعراض الدعاة والدفاع عن حقوقهم:

إذا كان القيل والقال وتتبع الشائعات وانتشار النقد الجارح، من أسباب الفرقة ومثيرات التعصب والخلاف، فإن حسن

الصلة، والذب عن أعراض الدعاة، والدفاع عنهم، والانتصار لهم بالحق، من أعظم أسباب الألفة وتقريب وجهات النظر؛

ويتأكد ذلك ف مواجهة الاتجاهات العلمانية أو الليبرالية الت لا ترقب ف مؤمن إ ولا ذمة.

أمــر به النبــ الآخـــرين؛ بل هـــو واجــــب شــرع وأحسب أن هذا ليس من أبـــواب التفضـــل أو المنَّــة، أو الإدلال عـــل

‐ صل اله عليه وسلم ‐ بقوله: «من ذب عن لحم أخيه بالغيبة كان حقاً عـل اله أن يعتقــــه من النار»[8]، ويؤكـــد ذلك

قــــول النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐: «المؤمـــن أخــــو المؤمـــــن، يف عليـــــه ضيــعته، ويحـــوطه مـــن ورائـــــه»[9].

ومن الحزبية المقيتة الت تُسقط المروءة، بلْه العدالة، أن يؤذَى أحد العلماء، أو يتَّهم بالباطل، أو تُسلَّط عليه سهام الإعلام

ذلك نظرةً لا مبالاة فيها وبعدم اكتراث؛ بحجة أنه ليس من أصحابه. بل قد يصل الحال عند بعضهم إل نْظَر إلالآثمة؛ في

اللوم والتقريع وأنَّ ما يحصل له إنما كان بسبب قصوره ومنهجه المضطرب...!

وهذا ‐ والعياذ باله ‐ من قلة التوفيق، ومن أعظم الخذلان، وقد صح عن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ قوله: «المسلم

أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله»[10].

رابعاً: التنسيق عند النوازل:

التشاور عند النوازل وتدارس المواقف المستجدة، يقرب وجهات النظر، وربما يوحد الآراء ويدرأ كثيراً من اللغط والقيل

والقال.

ويتطلب ذلك شعوراً بالمسؤولية، وإحساساً بقيمة الطرف الآخر ومانته.

وقد جرب الدعاة ف بعض الدول التنسيق ف الانتخابات الطلابية ف الجامعات ‐ مثلا ‐ فوجدوا أن التعاون والتاتف

يحقق نتائج إيجابية للجميع، كما أن التدابر يفتح الطريق ممهداً للعلمانيين وبقايا الشيوعيين وأعداء الإسلام.

وإذا لم يتحقق التعاون أو التنسيق، فليس أقل من التعايش السلم بين الإسلاميين، كما يعبِر عنه أحــد المفـــرين[11]، أو

الحرص عل كفِ الأذى كما يرى كاتب آخر[12].

صحيح أننا إزاء تراكمات تاريخية تتثاقل علينا بآثارها السلبية جيلا بعد جيل، ولا شك أن اقتلاع الحزبية من جذورها متعذر

جداً؛ فأمام ذلك عقبات كثيرة، لن الإحباط واليأس لن يغيرا شيئاً من الواقع، وأرى أننا ف أمسِ الحاجة إل مبادرات جادة

ومخلصة تتحمل تبعات ذلك ولوازمه. ولعل هذا أحد مقتضيات قول النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐: «المسلم الذي يخالط

الناس ويصبر عل أذاهم أفضل من الذي لا يخالط الناس ولا يصبر عل أذاهم»[13].

ومفتاح النجاح للمقبل عل الإصلاح ف مدارج هذا الطريق: تجريد القصد له ـ عز وجل ـ وتطهير القلب من الأهواء



والتطلعات الأخرى، الت تفسد العمل وتذهب بحلاوته. قال اله ـ تعال ـ: {إن يرِيدَا إصلاحا يوفّق اله بينَهما إنَّ اله كانَ

نيب لاحإص ووفٍ ارعم وا دَقَةبِص رما نم إلا ماهون نَّجيرٍ مثك ف را} [النساء: 35]، وقال ـ سبحانه ـ: {لا خَيا خَبِيريملع

النَّاسِ ومن يفْعل ذَلكَ ابتغَاء مرضاتِ اله فَسوف نُوتيه اجرا عظيما} [النساء: 114].

-----------------

[1] أخرجه: البخاري ف كتاب الأدب، رقم (5991).

[2] أخرجه: البخاري ف كتاب الأدب، رقم (2488)، ومسلم ف كتاب الجهاد، رقم (1733).

[3] أخرجه: البخاري ف كتاب فضائل القرآن، رقم (5060)، و (5061)، ومسلم ف كتاب العلم، رقم (2667).

[4] مناقب الشافع للرازي: (ص 360 ـ 361)، والفقيه والمتفقه: (2/26).

[5] جامع بيان العلم وفضله: (1/143).

[6] ذكره مسلم ف مقدمة صحيحه معلَّقاً: (1/6).

[7] من كلام الحافظ ابن رجب ف كتاب القواعد: (ص 3).

[8] أخرجه: أحمد: (45/483)، رقم (27609)، وصححه الألبان ف غاية المرام (431)، وصحيح الجامع، رقم (6116).

[9] أخرجه: أبو داود ف كتاب الأدب، رقم (4918)، وحسنه الألبان ف السلسلة الصحيحة، رقم (926).

[10] أخرجه: مسلم ف كتاب البر والصلة من حديث أب هريرة، رقم (2564)، وأخرجه البخـــاري ف كــتاب المظــالم والإكـــراه من حديث عبد اله بن عمر، رقم

(2442) و (6951) بلفظ: «لا يظلمه ولا يسلمه».

[11] قاله الأستاذ راشد الغنوش ف كتاب: حركة الاتجاه الإسلام ف تونس ـ مقالات ف فقه الحركة، رقم (1).

[12] قاله الأستاذ أحمد فهم ف دراسة له منشورة ف تقرير البيان الارتيادي السابع، (ص 211).

[13] أخرجه: أحمد (9/64)، رقم (5022)، والترمذي ف كتاب صفة القيامة، رقم (2507)، وابن ماجة ف كتاب الفتن، (4032).

 

 

مجلة البيان

 

المصادر:


