
يثر اليوم الحديث عن المنهج وطرح التساؤلات وإثارة النقاش حوله، ويثر استخدام هذا المصطلح ف الخطاب الدعوي،

وتقويم الجهود والأعمال الدعوية.

رارها والجدل فيها علير وتجاوز الوقوف عند المسائل الفرعية وتالتف والحديث عن المنهج مظهر من مظاهر النضج ف

حساب الأصول.

لن.. ما طبيعة هذا الحديث؟.

أهو حشد للطاقات والجهود داخل إطار الطائفة الناجية لاستشاف معالم المنهج، وتحديد الثوابت الدعوية ف مثل هذا

العصر وظروفه؟ أم أن الجهود اتجهت للتشاجر والتطاحن داخل الصف الإسلام بل داخل صف أهل السنة؟!

وما أسطره هنا لا يعدو كونه اجتهاداً فرديا، ومحاولة شخصية، آمل من القارئ الريم ألا يؤدي به اختلافه مع ف قضية أو

جزئية إل رفض ما يوافقن عليه، وكل يؤخذ من كلامه ويرد، إلا المعصوم.

المنهج ف اللغة:

قال ابن فارس: (النون والهاء والجيم أصلان متباينان: الأول: النهج، الطريق.. ونهج الأمر: أوضحه.

والآخر: الانقطاع.. وأتانا فلان ينهج، إذا أت مبهوراً مقطوع النّفَس) [1].

حين نعود إل لسان العرب نستطيع أن نستنبط من معان المنهج ومشتقاته:

1- الوضوح: طريق نهج: بين واضح، وهو النهج.

والمنهاج: الطريق الواضح. واستنهج الطريق: صار نَهجاً.

2- سلوك الطريق: نهجت الطريق: سلته، والنهج: الطريق المستقيم.

أخطاء ف فهم المنهج
الاتب : محمد عبد اله الدويش

التاريخ : 7 يناير 2015 م

المشاهدات : 4658



[2] .3- الانقطاع: وهو ليس من هذا الباب، بل من الأصل الثان

المنهج ف التاب والسنة:

ورد المنهج ف القرآن ف قوله (تعال): (لل جعلْنَا منم شرعةً ومنْهاجاً) [المائدة: 48]. وف السنة النبوية: جاء استخدام

هذا المصطلح ف حديث: (تون النبوة فيم ما شاء اله أن تون... ثم تون خلافة عل منهاج النبوة) [3].

أخطاء ف المنهج:

أولا: اعتبار أقوال الرجال مقياساً للمنهج:

مما لاجدال فيه، ولا يحتاج لاستدلال: أن لأقوال أهل العلم قيمة ومانة، ولا أدل عل ذلك من أنك لا تقرأ لأحد من المعتبرين

ف مسألة من المسائل إلا وتراه يثن عل اختياره قولا من الأقوال، ف الإشارة إل من قال بهذا القول من أهل العلم. لن هذا

شء، واعتبار أقوالهم وآرائهم حجة شرعية ومصدراً للتلق شء آخر.

وف ميدان التقرير النظري: فلن تجد أحداً من أهل السنة يعتقد العصمة لرجل من الرجال، أو يرى أن قوله حجة ملزمة للأمة

كلها، لنك حين تنتقل إل ميدان العمل والتطبيق: فسترى الثير ممن يتحدث عن قضايا كبرى تتعلق بالمنهج ينطلق من

رأي فلان وفلان من الناس، ويظهر أثر ذلك ف جوانب عدة، منها:

1- استفتاء بعض المهتمين أهل العلم ف كل ما يجدّ ويحدث، واعتماد هذه الفتوى أو الرأي حجة دون اعتبار الدليل

.الشرع

2- ف مجال تقويم الأعمال الدعوية والجهود والبرامج، أو تقويم بعض الدعاة: قد يتف بسؤال فلان أو فلان من الناس،

واعتبار رأيه حجة قاطعة.

3- الحم بالانحراف عن المنهج عل فرد أو داعية؛ بحجة أنه خالف ما قرره العالم الفلان أو الجماعة الفلانية، أو الهيئة

العلمية الفلانية.

ومع تأكيدنا لقيمة أقوال أهل العلم وضرورة استفتائهم، إلا أن هذا شء، واعتبار أقوال بعضهم حجة عل الأمة شء آخر.

قال شيخ الإسلام (رحمه اله): (والمقصود أن من نصب إماماً فأوجب طاعته مطلقاً، اعتقاداً أو حالا، فقد ضل ف ذلك،

كأئمة الضلال الرافضة الإمامية...

وكذلك: من دعا لاتباع شيخ من مشايخ الدين ف كل طريق من غير تخصيص ولا استثناء... وكذلك: من دعا إل اتباع إمام

من أئمة العلم فيما قاله وأمر به ونه عنه مطلقاً، كالأئمة الأربعة، وكذلك: من أمر بطاعة الملوك والأمراء والقضاة ف كل ما

يأمرون به وينهون عنه من غير تخصيص ولا استثناء) [4].

ومن يقرأ ف كتب أهل العلم السابقين واللاحقين فسيجدهم قد تواصوا بالعيب عل التقليد والنع عل أصحابه وذمهم.

وقد يعتذر بعضهم بأنه يسوغ له التقليد، وأن غيره يدرك ما لا يدرك، وأنه لم يصل إل مرتبة معرفة الأدلة ومناقشتها، فقد

يسوغ له التقليد ف ذات نفسه، لن.. لم يجعل ذلك معياراً يحم به عل الآخرين، فيضللهم أو يخرجهم عن دائرة المنهج

محتجا بأقوال الرجال؟، وحين يناقش بالدليل الشرع يقول: إنه ليس صاحب علم، وفرضه أن يقلد.

ثانياً: اعتبار واقع المجتمع معياراً للمنهج:



تتفاوت مجتمعات المسلمين اليوم ف مدى قربها أو بعدها عن الهدي الشرع، ومدى سلامتها من البدع والمحدثات، وقد

يتميز مجتمع منها بأنه أكثر محافظة وأقل ابتداعاً من غيره، فيشعر أهله بالتوجس والريبة مما يفد إليهم من سائر

المجتمعات، ويعط الواقع المشاهد بعض المصداقية لهذه النظرة.

لن قد تتحول القضية إل اقتناع راسخ بأن أي وافد عل هذا المجتمع فذلك دليل انحرافه، فيرفض هؤلاء الثير مما لم

يألفوه بحجة أنه وافد، أو لم ين يعرف من قبل، ولو قالوا: }إنَّا وجدْنَا آباءنَا علَ امة وإنَّا علَ آثَارِهم مقْتَدُونَ{ لانوا أكثر

واقعية مع أنفسهم.

نعم، قد يون هذا الوافد مخالفاً فينبغ أن يرفض؛ لأنه مخالف للشرع لا لأنه وافد، وقد يون موافقاً للشرع، فونه غير

معروف لدى مجتمع معين أو طبقة معينة من الناس مهما علا قدرهم ليس مبرراً لرفضه. 

ثالثاً: الخلط ف المصطلحات الشرعية:

هناك مصطلحات شرعية رتب الشرع عليها المدح والذم، والوجوب والتحريم وبعضها مصطلحات عامة تحتاج للفقه ف

تنزيلها عل الوقائع والمواقف، وقد يتأ عل مثل هذه المصطلحات، وينطلق منها، ويستثمر أثرها عل الناس ف تقرير ما

يريده باسم المنهج، ومن ذلك:

1- المصلحة: فالمصالح والمفاسد مصطلح شرع يثر الحديث عنه ف كتب الأصول والمقاصد، بل قد ذهب بعض أهل

العلم إل اعتبار أن الدين كله قائم عل مراعاة المصالح والمفاسد، لن بعض الدعاة قد يقف مواقف ويعمل أعمالا دعوية

هذا الأمر، وينس وحين يطالَب بالحجة والبرهان لا يجد لنفسه مستنداً إلا أن المصلحة تقتض ،تخالف المنهج الشرع

هؤلاء أن المصلحة وصف شرع لا بد من تنزيله عل مناطه الشرع فعلا، وليست لباساً يلبسه من شاء عل ما راق له من

عمل.

وأحياناً قد يوصف الواجب الشرع كإنار المنر بأنه يترتب عليه مفاسد، وينس هؤلاء أن المفاسد المعتبرة ه ما اعتبرها

الشرع. إن الأصل الشرع المستقر: أنه يجب إنار المنر، إلا إذا ترتب عل إناره مفسدة؛ فالقاعدة والأصل: وجوب

الإنار، وترتب المفسدة استثناء، فتحول الاستثناء عند بعض هؤلاء إل قاعدة.

2- الفتنة: والفتنة جاءت نصوص الشرع بذمها وعيب أهلها والداعين إليها والساعين لإثارتها، لن قد ينطلق اليوم بعض

الذين يسعون لتشويه سير الدعاة إل اله (عز وجل) والآمرين بالمعروف والناهين عن المنر، من هذا المعن المستقر وهذا

الرفض لدى جمهور المسلمين للفتن؛ ينطلقون من ذلك ليحوِلوا جهد هؤلاء وإبلائهم إل جرم وضلال، وف ظل هذا الزخم

الهائل من التهم بإثارة الفتنة للدعاة إل اله (عز وجل) نس كثير من المسلمين أو جهلوا المعان الشرعية للفتنة.

فالصد عن سبيل اله، والفر به، والمسجد الحرام: جرم عظيم، لا يوازيه القتال ف الشهر الحرام؛ (يسالُونَكَ عن الشَّهرِ

ربكتْنَةُ االْفو هندَ الع ربكا نْهم هلها اجإخْرو امرجِدِ الحسالْمو بِه فْركو هال بِيلن سدٌّ عصو بِيرك يهف تَالق قُل يهتَالٍ فق امرالح

من القَتْل) [البقرة: 217].

ذَابع ملَهو نَّمهج ذَابع موا فَلَهتُوبي لَم نَاتِ ثُمموالْمو يننموفَتَنُوا الم وإيذاء المؤمنين لصدهم عن دينهم فتنة؛ (إنَّ الَذِين

الحرِيق) [البروج: 10].

(هل ونَ الدِّينيتْنَةٌ وونَ فَلا ت َّتح ملُوهقَاتو) ه فتنة تستوجب الجهاد والقتال وإراقة الدماء لإزالتها؛فر والشرك بالوال



[البقرة: 193].

3- البدعة: وه مصطلح أطلق ف الشرع عل كل ما أحدث ف دين اله، واقترن هذا المصطلح بالذم ف نصوص التاب

والسنة، بل كان لا يدع التحذير منه ف خطبة أو مناسبة (... وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة)، والخطأ هنا يقع ف تنزيل

نوع واحد من البدع، وه عمل معين أو شخص معين، فبعض أهل البدع يقصر هذا الوصف عل عل هذا الوصف الشرع

البدع الحقيقية، ويخرج البدع الإضافية من وصف البدعة. وبعض آخر يغلو فيحم بالابتداع عل من لا يستحقه، ويصف

بذلك كل من أخطأ ف مسألة ولو كانت من المسائل الخفية، بل وربما كانت من مسائل الاجتهاد.

رابعاً: الانطلاق من ردود الفعل:

طرف آخر، ومن هنا: تساهم ردود الفعل ف ا قد يفقدها بعض التوازن، فتتجه إلتترك الأحداث آثارها وتهز النفوس هز

صرف بعض الناس عن موقف الاعتدال:

أ‐ فقد تون ردة الفعل تجاه موقف أخطأ فيه شخص فعالجه آخر بتطرف مقابل، ولعل إهمال شأن الحم بغير ما أنزل اله

وتهميش قضية الحاكمية ردة فعل تجاه طائفة اختزلت مشلات المسلمين كلها ف هذه المشلة.

إلا ردة فعل لمدرسة أهل الرأي الت مقابل مدرسة أخرى، فمدرسة أهل الظاهر ما ه ون ردة الفعل مدرسة فب‐ وقد ت

تطرفت ف الأخذ بالقياس وإهمال النص.

ج‐ وقد تون من الإنسان نفسه تجاه خطأ اكتشفه ف نفسه، أو تقصير ف جانب من الجوانب، فيتحول إل الطرف المقابل،

ويعالج الأمر بالتطرف بعيداً عن الاعتدال والموضوعية.

د‐ وقد تون تجاه حدث أو أزمة مرت بالأمة وتركت آثارها وخلّفت ظلالها الثقيلة عل النفوس، (إن الناموس العام لردود

هامش الفعل، وف والعاجزين والفوضويين سيظلون باستمرار عل سالالأفعال هو عدم الاتزان وعدم الموضوعية، وإن ال

بؤرة ردود الأفعال تتقاذفهم الأمواج العاتية) [5].

خامساً: اعتبار النتائج القريبة مقياساً لفشل ونجاح المنهج:

لا شك أن كل عامل يتطلع إل نجاح عمله، وإل تحقيق أهدافه ومقاصده، والدعاة إل اله (عز وجل) شأنهم شأن سائر

المجتمعات، وكف الفساد والشر عنها، وقد يفشل بعض الدعاة ف العاملين يسعون لتحقيق أهدافهم، من: نشر الخير ف

تحقيق الأهداف الت يتطلعون إليها.

الأخذ بالأسباب، أو الذنوب والتقصير ف ون ناشئاً عن تقصير فن قد يمه عوامل عدة، منها: خطأ المنهج، لوالفشل تح

الطاعة، أو عدم تمام صفاء النية، فقد يون لدى المسلم شء من ذلك، لنه ف الجملة سليم المنهج، فلا يسوغ أن نرفض

طريقته ونحم بفشلها؛ فالفشل هنا له هو لا للمنهج، لقد هزم المسلمون ف غزوة أحد، وفروا يوم حنين، وأخبر القرآن أن

ذلك بما كسبته أيدي المسلمين، فهل يجرؤ مسلم عل اتهام أصحاب النب بالخلل ف منهجهم إذ ذاك؟ إذن: يجب التفريق

بين التقصير وإتيان بعض الذنوب الت يتم علاجها بتصفية النفوس وتزكيتها و الخلل ف المنهج، الذي يعن المراجعة له.

وقد يون ذلك ابتلاء وامتحاناً لرفعة درجة أولياء اله؛ فقد أخبر اله عن أهل التاب أنهم (ويقْتُلُونَ النَّبِيِين بِغَيرِ حق ويقْتُلُونَ

الَّذِين يامرونَ بِالْقسط من النَّاسِ) [آل عمران: 21] و أثن عل أصحاب الأخدود الذين حرقوا جميعاً ف النار ف مجزرة

جماعية، لم ين الغلام إذ ذاك هو المسؤول عنها، ولم تن تلك الدماء ثمناً لتهوره.



خرجوا من ديارهم، أكانت دعوته هبدعوته وجهر بها أوذي نفر من المسلمين، بل منهم من قتل، وا وحين جاء النب

المسؤولة عن هذا الذي أصابهم؟! أم أن ذلك كان يعن خللا ف المنهج؟! (معاذ اله).

إننا كثيراً ما نسمع الطعن ف بعض المناهج الدعوية بحجة أنها فشلت ف تحقيق أهدافهما، والفشل جزء منه قد يعود للمنهج،

لنه ليس بالضرورة ملازماً له. أما إذا اعتبرنا النتائج بمقياس آخر غير قياس اللحظة الحاضرة، فسنرى أن الثير من

.ذلك إلا القيام بالواجب الشرع ن فيصمها بعضهم بالفشل قد حققت النجاح، ولو لم ي الجهود الدعوية الت

سادساً: الخلط ف تحرير منهج السلف:

لقد كان من منجزات الدعوة السلفية المعاصرة أن اتفق الرأي العام الإسلام عل قبول منهج السلف ف الجملة، وصار من

دلائل ذلك: أن أحداً لا يمن أن يجرؤ عل التصريح بأنه يرفض منهج السلف، وصار الوصف بالخروج عن منهج السلف

تهمة لدى الجميع، يسع إل نفيها ولو كان متصفاً بها ف الحقيقة.

وه قضية إيجابية مهمة، لن كثر الحديث الآن عن منهج السلف ووصف عمل من الأعمال بأنه عل منهج السلف ووصف

آخر بأنه عل خلاف منهج السلف، ولا شك أن السع لتوضيح منهج السلف، والسير عليه، ودعوة الناس إليه: قضية لا مجال

للمناقشة فيها، بل النقاش فيها أمارة عل الانحراف والزلل.

ولن: هل كل ما ادع أنه منهج السلف هو منهج السلف فعلا؟ وهل يحق لل مدع أن يتهم فلاناً من الناس بأنه عل خلاف

منهج السلف؟

إن هناك أخطاء ترتب ف تحديد منهج السلف، ومنها عل سبيل المثال:

1- إهمال اعتبار تغير الزمان والمان:

ينطبق عل ان، وهناك أمور تختلف باختلافهما، فقد يقول أحد السلف قولاهناك أمور مستقرة لا تتغير بتغير الزمان والم

عصره ووقته، لنه لو عاش إل عصرنا لربما تغير اجتهاده.

إن اعتبار العصر وظروفه لا يعن بحال نسف آراء السلف وأقوالهم، لن البعد الزمان المطلق ليس إلا لنصوص الوح، بل

حت أقوالهم المرتبطة بزمن معين أو مان معين يجب أن نستفيد منها ونُعن بها، مراعين اختلاف الزمان والمان.

2- تعميم اجتهادات آحاد السلف:

تقريره بسرد بعض أقوال من قال بذلك من السلف؛ لينطلق من ذلك إل عل مسألة من المسائل، ويثن قد يقرر أحد رأياً ف

أن هذا هو منهج السلف، وقد يجاريه القارئ ف هذه النتيجة لعدم استحضاره لسائر الأقوال والنصوص، ويغيب عن القارئ

أن الاتب قد تعمد اختيار الأقوال الت توافق ما يذهب إليه، وتجاوزَ ما تعارضه، والأمانة العلمية تقتض بلا شك نقل جميع

النصوص، أو بالأصح عدم الاقتصار عل جانب واحد منها.

فلا بد من التفريق بين منهج السلف وآراء آحاد السلف. 

3- دعوى اعتبار روح ما عليه السلف:

وهو منهج يسله أولئك المتميعون الذين يسيرون وفق ما يحلو لهم، وحين يناقَشون ف ذلك ويطالَبون بسلوك منهج السلف:

والعلم يحتجون بأن المقصود: اتباع روح ما عليه السلف، فالأقوال والآراء المبتدعة، والمناهج المنحرفة، والتسيب الفقه



عند هؤلاء: لا يمن أن يترتب عليه مجاوزة منهج السلف، ما دمنا متمسين بروح ما عليه السلف !.

إذن: فقضية اتباع منهج السلف قضية يجب أن تصبح من البدهيات لدى العاملين للإسلام، لن الحم بأن هذا منهج

السلف، وأن ذاك خلاف منهج السلف يجب أن يصدر بموضوعية وعلم، وألا تطلق الأحام جزافاً.

سابعاً: النظر إل جانب واحد من النصوص:

إن من العدل ف التعامل مع النصوص الشرعية أن ينظر الباحث فيها إليها جملة، وأن يجمع النصوص الواردة ف الباب

الواحد، وحين ينظر إل جانب واحد منها فقط فسيخرج بنتيجة غير شرعية.

فف مقابل النصوص الت تتوعد أهل البائر بالعقوبة والنال: هناك نصوص تفتح أمامهم باب الرجاء، وف مقابل

النصوص الت تأمر بطاعة الولاة والصبر عل جورهم: هناك نصوص تأمر بقول كلمة الحق والصدع بها ف وجوههم، ولو

أسخطتهم.

ثامناً: اعتبار المسائل الاجتهادية من المنهج:

هناك مسائل مما يسوغ فيها الاجتهاد والاختلاف، ولا ينبغ أن تون مجالا وميداناً للإنار والتهارج، فضلا عن التأثيم

والتضليل، لنك تجد بعض الدعاة حين يتبن اجتهاداً ف مسألة ينطلق من هذا الاجتهاد ليلزم الأمة به، ويقرر أن هذا مما لا

يسوغ خلافه، وأن المخالفة فيه دليل عل انحراف ف المنهج.

هذا العصر فيتبن اختلف فيها أهـل العلم ف مسألة من مسائل الوسائل الدعوية الت اجتهاداً ف ألسنا نرى أن بعضهم يتبن

المسألة، وهو يعلم أنها تخالف رأيه، وه رأياً من هذه الآراء، ويحشد أقوال مؤيديه، ويطوي صفحاً عن الآراء الأخرى ف

لعلماء يحترمهم، فيصور للقارئ أن هذه المسألة من المعلوم من الدين بالضرورة، ومن ثم: فأولئك الذين يخالفونه ف

اجتهاده منحرفون ف منهجهم، بعيدون عما عليه السلف، فاقدون للورع والديانة... ! !

قال شيخ الإسلام (رحمه اله): (وأيضاً: فقد ثبت بالتاب والسنة والإجماع: أن من الخطأ ف الدين: ما لا يفّر مخالفه، بل

ولا يفسق، بل ولا يأثّم، مثل الخطأ ف الفروع العملية) [6].

تاسعاً: الخلط بين الخلاف ف الأصل والخلاف ف تحقيق المناط:

هناك فرق ف المسائل الخلافية قد لا يتفطن له بعض المختلفين، والغالب ف الخلاف الدائر اليوم بين أهل السنة هو من هذا

الباب، ألا وهو: الخلاف ف الأصل أو ف تحقيق المناط.

فقد يتفق الجميع عل أنه لا يفر مسلم ببيرة من البائر، ولا يفر إلا بما سماه الشرع كفراً، فيجتهد أحدهم ويحم بالفر

عل معين لما ظهر له من خلال عمل موجب للفر عند أهل السنة، فإن ذلك لا يجوز للآخر اتهامه بأنه يرى رأي الخوارج

وينتحله.

بل هذا هو الشأن ف الخلاف بين الأمة ف سائر مسائل الفروع، فهم يتفقون عل اتباع الدليل وسنة النب ف كل مسألة،

صغرت أم كبرت، لن الخلاف قد ينشأ بينهم ف تحديد ما هو مقتض الدليل وسنة النب، فلا يسوغ لمن أوصله اجتهاده أن

هذا الأمر سنة أن يصم من خالفه بأنه غير حريص عل تطبيق السنة، إذ المدار هنا: هل هذا الأمر سنة أم لا؟

 



________________________

(1) معجم مقاييس اللغة، ج5 ص361.

(2) لسان العرب، م6 ص4554.

(3) رواه أحمد، ج4 ص27.

(4) الفتاوى، ج19 ص69 70.

(5) فصول ف التفير الموضوع، لعبد الريم بار، ص270.

(6) الفتاوى، ج12 ص494.

 

 

 

مجلة البيان

 

المصادر:


