
قبل حوال عشرين عاما، كتبت مقالا بعنوان "هل الغاية تبرر الوسيلة؟"

ونفيت فيه نفياً قاطعاً أن تون الغاية مبررة للوسيلة، واستشهدت فيه بلام لسيد قطب يفيد: أن الغاية النظيفة لا يصح أن

يتوسل إليها بوسيلة خسيسة،

 

وقررت: أن هذا مبدأ ميافيلل الذي لا يؤمن بمبادىء ولا أخلاق، ولا يمانع أن يستخدم  الإنسان أخبث الوسائل ف سبيل

تحقيقه لغاياته ونزواته، وكان هذا اللام ينسحب عل كل ما يبدو أنه تنازل، أو مهادنة، أو انحناء أمام العاصفة.

كان هذا المقال ف فورة الشباب وحماسته، ويوم كانت الدنيا بين ناظري ذات لوين: أبيض، أو أسود، ولم ين فيها مان

بعد نظرة أعمق لنصوص الشريعة، ومعرفة أكبر بغايات الدين ومقاصده، ودراسة لسيرة النب للون الرمادي، ثم تبين ل

مختلف جوانب حياته وأحواله، أن مقولة: "الغاية لا تبرر الوسيلة" ليست عل ه عليه وسلم وسياساته، والاطلاع علال صل

إطلاقها، وأنها تمثل النظرة المثالية للأمور بمنأى عن الواقع المعايش، فضلا عن أنها تنظر بعين واحدة للنصوص الشرعية،

فتأخذ بطائفة منها، وتغفل الطائفة الأخرى، ولا تحاول الجمع بينها، وتغفل كون الشريعة الاسلامية ف سبيل تحقيق غايات

عظيمة، ومصالح كبرى قد تجيز فعل ما كان ممنوعاً ف الأصل.

وتمنع ما كان جائزا ف الأصل، وتقض باتباع سياسات وقت مرحلة الاستضعاف لم تن مقبولة وقت ف مرحلة القوة

والاستعلاء، وسبب ذلك أن أكثر أحام الشريعة إنما ه أحام معقولة المعن، ومعللة بعلل تدور معها وجوداً وعدماً.

وقد اتفقت كلمة علماء الإسلام قديما وحديثاً عل أن الشريعة: إنما جاءت من أجل تحقيق المصالح وتثيرها، ودرء المفاسد

وتقليلها، وأنها تدعو عند تعارض المصالح إل تقديم أعلاها ولو بتفويت أدناها، وتطالب عند تزاحم المفاسد بدرء أعلاها ولو

عن طريق ارتاب ما هو دونها، والأدلة عل ذلك أكثر من أن تحصر.

يقول العز بن عبد السلام رحمه اله "إن الشريعة كلها مصالح: إما درء مفاسد أو جلب مصالح".

الغاية قد تبرر الوسيلة
الاتب : عدنان أمامة

التاريخ : 10 إبريل 2014 م

المشاهدات : 5792



ويقول ابن تيمية  رحمه اله "إن الشريعة الاسلامية جاءت بتحصيل المصالح وتميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها"، ويقول ابن

القيم رحمه اله: (والشريعة مبناها وأساسها يقوم عل الحم ومصالح العباد ف المعاش والمعاد, وه عدل كلها, ورحمة

ضدها, وعن المصلحة إل الجور, وعن الرحمة إل ل مسألة خرجت عن العدل إلمة كلها فكلها, ومصالح كلها, وح

المفسدة, وعن الحمة إل البعث, فليست من الشريعة وإن دخلت فيها بالتأويل).

 

وقد صاغ الفقهاء بعد استقرائهم لنصوص الشريعة جملة من القواعد الت ينتظم تحتها العديد من الصور الت يظهر فيها

الإذن باستخدام وسائل محظورة ف المبدأ لدرء مفاسد أكبر منها، والتضحية بمصالح لتحقيق مصالح أكبر منها من ذلك

قاعدة: "الضرورات تبيح المحظورات" 

فحين تون إحدى ضروريات الحياة الخمسة مهددة بالخطر فإن الشارع يبيح من المحظورات ما به حفظ تلك المصلحة

الضرورية، وبهذا تون الغاية قد بررت الوسيلة.

ومثال ذلك: لو وقع الإنسان ف مجاعة ولم ين أمامه وسيلة إلا أكل الميتة أو الخنزير فيشرع له أكلهما، تقديما لمصلحة

.م الشرعمصلحة حفظ الح حفظ الحياة عل

تستباح لأجلها المحظورات ليست محصورة بهذا المثال كما قد يتوهم البعض، بل إذا كان الحفاظ عل والضرورات الت

نفس بشرية واحدة أباحت مخالفة الحم الشرع، فإن الحفاظ عل حياة شعوب وأمم تتعرض لخطر الإبادة الجماعية

والاستئصال أول أن تبيح لنا بعض المخالفات، ومن الحالات الت تون الغاية فيها مبررة للوسيلة حالة الإكراه ومعناه:

نئطْمم هقَلْبو رِهكا نم لاا هاندِ إيمعن بم هبِال فَرن كم) :ه سبحانه وتعالرهه بالوعيد الشديد يقول الما ي حمل الغير عل

.الحظر لعارض الإكراه أول فر جائزا عند الإكراه فإجازة ماهو دونه فانِ) وإذا كان التلفظ باليمبِالا

وقد يظن البعض أن إباحة المحظورات محصور ف حالت الضرورة والإكراه فقط، وحين تبلغه فتوى فيها تجويز لمخالفة

حم شرع لمعن معتبر يسارع إل الإنار والإغلاظ عل المفت ويتهمه بالتسيب وتمييع أحام الدين ويقول: أين الإكراه أو

الضرورة الملجئة الت يخش معها الهلاك والت يستباح معها المحرم؟.

والحقيقة أن حالت الضرورة والإكراه ليستا الوحيدتين اللتين يباح لأجلهما المحظور، بل هناك حالات أخرى أجاز فيها

الشارع ارتاب المحظور.

من أهمها وأشملها حالة تعارض المصالح والمفاسد، بحيث لا يمن تحقيق المصلحة العليا إلا بتفويت المصلحة الصغرى

ولا يمن درء المفسدة البرى إلا بارتاب المفسدة الدنيا، فف هذه الحالة تفوت المصلحة الصغرى، وترتب المفسدة

الدنيا ويرتفع الحرج الشرع طلبا لما هو أهم.

ولا يشترط لجواز ارتاب المحظور أن تون الحالة حالة ضرورة أو إكراه، بل بمجرد أن يون عدم ارتاب المفسدة

الصغرى موقعا ف المفسدة البرى يصار إل تجويز ارتاب المحظور.

وقد عبر أهل العلم عن تلك القاعدة بقاعدة «احتمال أخف الضررين» و «أهون الشرين» و «تُدفع المفسدة العظم باحتمال

أدناهما» و نحو ذلك من العبارات.

والأدلة عل صحة هذه القواعد كثيرة منها:



1- ما فعله الغلام الذي دل الملك عل طريقة قتله ف قصة أصحاب الأخدود، فقد استجاز مفسدة قتل نفسه من أجل

مصلحة هداية الناس إل الدين الحق.

2- وما فعله الخضر  عليه السلام  عندما خرق السفينة؛ فقد كان ف خرقه لها ضرر، ولنه فعل ذلك ليدرأ ضرراً أشد.

3- ومنها ما جاء ف شأن القتال ف الأشهر الحرم قال تعال: ((يسالُونَكَ عن الشَّهرِ الْحرام قتَالٍ فيه قُل قتَال فيه كبِير وصدٌّ

َّتح مَلُونقَاتالُونَ يزي لاو الْقَتْل نم ربكتْنَةُ االْفو هندَ الع ربكا نْهم هلها اجخْراو امرجِدِ الْحسالْمو بِه فْركو هال بِيلن سع

يردوكم عن دِينم انِ استَطَاعواْ ومن يرتَدِد منم عن دِينه فَيمت وهو كافر فَاولَـئكَ حبِطَت اعمالُهم ف الدُّنْيا والآخرة واولَـئكَ

اصحاب النَّارِ هم فيها خَالدُونَ) (15).

فقد أنر الفار عل المسلمين استباحة الأشهر الحرم والقتال فيها, فرد اله عليهم قائلا: نعم: القتال فيها كبير الإثم والجرم,

ولن الاعتداء عل المسلمين والإسلام بالصد عن سبيل اله وقتل المسلمين وفتنتهم ف دينهم وإخراجهم من ديارهم, كل

هذا وغيره أعظم مفسدة وأكبر جرماً عند اله من انتهاك حرمة الأشهر الحرم بالقتال فيها, وإذا كان كذلك فإن القتال فيها

ضروري وواجب لدرء هذه المفاسد البيرة.

4- ومن ذلك قصة صلح الحديبية، فالشروط ف ظاهرها مجحفة، وفيها إدخال الضيم عل المسلمين، وهذه مفسدة جعلت

عمر رض اله عنه يستشل ذلك، لنها احتملت لدفع مفسدة أعظم منها، وه قتل المؤمنين والمؤمنات الذين كانوا بمة

ولا يعرفهم أكثر الصحابة.

5- ومن ذلك: نهيه سبحانه عن مسبة آلهة المشركين قال تعال: (ولاتسبوا الذين يدعون من دون اله فيسبوا اله عدوا بغير

ن لما تضمن ذلك مفسدة أكبر وهه سبحانه, ولتحقير دينهم وإهانتهم لشركهم بال سب آلهتهم مصلحة، وه علم) فف

مقابلتهم السب بسب اله عز وجل نه سبحانه عن سب آلهتهم درءا لهذه المفسدة.

فيهم القتل خشية مفسدة أعظم وه م الشرعه عليه وسلم عن قتل المنافقين مع أن الحال 6- ومن ذلك امتناعه صل

تحدث الناس بأن محمداً يقتل أصحابه.

7- ومن ذلك تركه صل اله عليه وسلم الأعراب الذي بال ف المسجد، حت يفرغ من بوله؛ لأن ف زجره وتعنيفه حال البول

احتمال تنجيس المسجد كله، وبوله ف مان واحد تنجيس لجزء منه، فارتب الضرر الأخف لدفع الأكبر منهما.

8- ومنها تركه صل اله عليه وسلم هدم العبة وإعادة بنائها عل قواعد إبراهيم عليه السلام خشية من افتتان ضعاف

الإيمان وظنهم أن النب صل اله عليه وسلم لا يعظم العبة.

9- ومن الأدلة عل أن الغاية قد تبرر الوسيلة إجازة الشارع الذب لمصلحة ف الحالات الت نص عليها، وما يقاس عليها.

10- وإجازته الغيبة إذا كانت المصلحة المترتبة عليها أعظم من مفسدة الوقوع فيها.

11- والمتأمل ف منهج الأئمة والفقهاء يرى بوضوح أن قضية الموازنة بين المصالح والمفاسد ما كانت تغيب عن بالهم أبدا

ف كل ما يصدر عنهم من فتاوى.

ه عنه امتنع عن الاقتصاص من قتلة سيدنا عثمان قبل استتباب الخلافة له لما كان سيترتب علال رض 12- فسيدنا عل

ذلك من فتنة عظيمة واقتتال بين القبائل وسفك للدماء.

13- والفقهاء حين قرروا وجوب الصبر عل أئمة الجور من المسلمين وعدم الخروج عليهم، ووجوب التسليم والطاعة

.للحاكم المتغلب إنما قصدوا هذا المعن

14- وحين فصلوا ف ضوابط الأمر بالمعروف والنه عن المنر، ومنعوا منه ف بعض الحالات إنما نظروا إل ما يجلب

المصلحة ويدرأ المفسدة.



القتال ف ما يترتب عل ام الجهاد ومنعوا منه عند عدم القدرة والاستطاعة إنما نظروا إلأح 15- وكذا حين فصلوا ف

تلك الحالة من ضرر وأذى يلحق المسلمين.

16- وكذا حين تلموا عن الحالات الت يجوز فيها هجر المسلم كانت أعينهم مصوبة عل ما يحقق المصلحة ويدرأ

المفسدة.

17- وكذلك الحال عندما تلموا ف باب سد الذرائع والعقوبات التعزيرية الت أنلطها الشارع بإمام المسلمين وأميرهم،

وغيرها من أبواب الفقه.

18- وف كل الأمثلة المتقدمة نلاحظ  أمرين: الأمر الأول: أنه لأجل الغاية الأهم سوغت الوسيلة المحظورة، والأمر الثان: أن

إباحة المحظور فيها ليس محصورا بحالة الضرورة والإكراه، بل بمجرد أن يون البقاء عل الحظر الأول مفوتا لمصلحة

أكبر، أو جالبا لمفسدة أشد، فإنه يعدل عن ذلك.

 بعد هذا يون قد تمهد الطريق لفهم عشرات الفتاوى الصادرة عن كبار العلماء ف النوازل المعاصرة ف مختلف المجالات

السياسية والعسرية والاقتصادية والطبية والاجتماعية والتربوية والت تقوم على أساس اختيار أهون الشرين، ودرء أعظم

الضررين، وأحب أن أثبت نموذجين منها ليفهم ما يماثلها.

:موقع الاسلام سؤال وجواب ما يل جاء ف

نحن طلاب العلم ف كلية علوم الطب نسأل عن حم الشرع ف نظركم للعمل ف مستشفيات مختلطة يعالج فيه الطبيب

النساء والرجال عل السواء مع إمانية تجنب الخلوة المحرمة ، وكل المستشفيات ف بلدنا تعمل بهذا النظام ، فما يمن

تجنب المسلم العمل كطبيب ف مستشفيات أخرى للرجال فقط لعدم وجودها أصلا ف بلدنا ، وقد رأى بعضنا أن ترك عمل

الطبيب المسلم بسبب هذا النظام السالف الذكر الذي ما يمن رده فيه تعطيل لمصالح العباد ووقوع مفاسد أعظم من

العمل ف المستشفيات . وإننا ف حرج شديد من أمرنا هذا ولم نجد جوابا مقنعا لهذا السؤال فعس أن يهدينا اله للصواب

عل أيديم .

فان جواب الموقع:

إذا ابتل المسلمون ف بلد ما ، بون جميع المستشفيات مختلطة ، فهذا واقع استثنائ مؤلم ، يتعذر معه تطبيق الضوابط

السابقة ؛ إذ لابد للنساء أو لجماعة كبيرة منهن من الذهاب إل هذه المستشفيات ، وعرض أنفسهن عل الأطباء الرجال ، ولا

شك أن القول بمنع الأطباء الصالحين من العمل ف هذه المستشفيات ، يعن أن يخلو المان لغير الصالحين ، ممن لا

يراقب اله تعال ف عمله ولا ف نظره ولا ف خلوته ، كما يعن حرمان هؤلاء الأطباء من فرص العمل ، أو تفريغ كليات

عورة المرأة ، الت مفسدة اطلاع الرجل عل الطب من أهل الدين والاستقامة ، ولاشك أن هذه مفاسد عظيمة ، تزيد عل

هذه المستشفيات ، مع السع العمل ف م فه أعلم ـ أنه لا حرج علييباح كشفها للحاجة والضرورة .فالذي يظهر لنا ـ وال

الجاد ف تغيير هذا الواقع ، بإنشاء العيادات والمستشفيات الخاصة ، غير المختلطة ، وبذل الجهود لإقناع المسئولين

والتأثير عليهم لتخصيص بعض المستشفيات للنساء ، والالتزام بالضوابط الشرعية الممنة من عدم الخلوة ، وقصر النظر

عل موضع الحاجة.

وجوابنا هذا مبن عل أمرين:

الأول : ما هو مقرر عند أهل العلم من أن الشريعة جاءت لتحصيل المصالح وتميلها ، وتعطيل المفاسد وتقليلها ، وأنه

ترتب أدن المفسدتين لدفع أعلاهما .



والثان : ‐ وهو متفرع عن الأول ‐ ما أفت به بعض أهل العلم من جواز تول الوظائف الممنوعة؛ لتخفيف الشر ما أمن ،

ومن ذلك ما أفت به شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله فيمن يتول الولايات ، ويلزم بأخذ الموس المحرمة من الناس ، لنه

يجتهد ف العدل ورفع الظلم بحسب إمانه ، ويخفف من الموس ما استطاع ، ولو ترك الولاية لحل محله من يزيد معه

الظلم ، فأفت رحمه اله بأنه يجوز له البقاء ف ولايته ، بل بقاؤه عل ذلك أفضل من تركه ، إذا لم يشتغل بما هو أفضل منه،

وقال: "وقد يون ذلك واجبا عليه إذا لم يقم به غيره قادرا عليه. فنشر العدل بحسب الإمان ، ورفع الظلم بحسب الإمان

فرض عل الفاية ، يقوم كل إنسان بما يقدر عليه من ذلك إذا لم يقم غيره ف ذلك مقامه ... " انته من "مجموع الفتاوى"

. (360 -30/356)

ومعلوم أن أخذ الموس محرم تحريما شديدا ، وهو من كبائر الذنوب ، لن لما كان ف تول هذا المسلم الصالح تخفيف

للشر ، والتقليل منه بحسب الإمان ، جاز ذلك .

 

وقد علق الشيخ ابن عثيمين رحمه عل كلام لشيخ الإسلام قريب من هذا بقوله: "والمصالح العامة يجب مراعاتها، لو مثلا

تركنا مسألة الطب، وصار أهل الخير لا يتعلمون الطب، قال: كيف أتعلم الطب وإل جانبنا نساء ممرضات ومتعلمات

ومطبقات لمعلومات؟

نقول: هل أنت إذا امتنعت عن هذا هل سيبق الجو فارغا؟ سيأت أناس خبثاء يفسدون ف الأرض بعد إصلاحها، وأنت ربما

إذا اجتمعت أنت والثان والثالث والرابع، ربما ف يوم من الأيام يهدي اله ولاة الأمور ويجعلون النساء عل حدة والرجال

عل حدة " انته من "شرح كتاب السياسة الشرعية" ص 149

 

:ة الإسلامية السؤال التالموقع الشب وجاء ف

أنا طالب مصري، عشت حيات كلها ف السعودية، وأخذت الثانوية من هناك، وأتيت إل مصر لأكمل دراست الجامعية،

والسؤال هو أنن يمنن التقدم للية عسرية, لن لا بد من حلق اللحية طوال عمري, فهل يجوز التقدم لها؟ مع العلم أن

الدراسية كلها ف السعودية حيات ليات – الطب, والهندسة, وكل الجامعات – مختلط, وقد كنت أعيش فال التعليم ف

عزل بين الأولاد والبنات, أي أن العسرية فيها حلق لحية, والجامعات العادية فيها اختلاط, وكلاهما يحمل محظورا شرعيا.

فاجاب الموقع:

ما سألت عنه من أمر الالتحاق باللية العسرية: فمرده ال الموازنة بين مفاسده ومصالحه, فف الالتحاق بهذا الليات

العسرية مفاسد ومحاذير أخرى غير حلق اللحية, وف الوقت ذاته يترتب عليه مصالح، منها أن ف التحاق أهل الخير

والاستقامة بهذه الليات تقليل للشر والفساد فيها ومنها، وزيادة الخير والصلاح..

وهذا الأمر يحتاج إل موازنة شرعية دقيقة، وأول من يرجع إليه ف ذلك هم أهل العلم الثقات المطلعون عل حقائق الأمور

ف  بلدك، فهم أعرف بحال بلدهم, وما يحتاجه, وما يصلحه.

وقد ۇجِه إل الشيخ ابن عثيمين ف دروس (شرح العقيدة السفارينية) هذا السؤال: ف بعض البلاد الت يتسلط فيها أعداء

الإسلام الملحدين ونحوهم، يحاولون إزالة من كان موجودا ف الجيش من المسلمين, فيفرضون عليهم أشياء محرمة, كحلق



اللحية، فيون الواحد منهم يريد أن يبق ف مانه يحافظ عل الإسلام, ويفعل هذا وقلبه مطمئن، فهل يجوز ذلك؟

 

فأجاب ـ رحمه اله ـ : هذه المسألة مشلة، يعن مثً يقول هذا الفاسق: لازم تحلق لحيتك, وإلا تخرج من الجيش, فهذا

الرجل يقول: إن خرجت من الجيش حل محل فاسق, أو مبتدعٌ خطر عل الإسلام مع حلق اللحية، وإن حلقت اللحية

وبقيت، فبذلك مصالح كثيرة، لو لم ين منها إلا دفع هذا المبتدع الفاسق الشرير أن يون ف هذا المقام الخطير؛ لأنه أخطر

ما يون ف الجيش, أنا أتردد فيها ف الحقيقة.

أحيانًا أقول: أخرج من الجيش، لا خير ف جيشٍ ينبن عل معصية اله, وأحيانًا أقول: هذا أمر واقع، فيجب أن نقدِّر الأمور

بواقعها, وأن نخفف بقدر الإمان، فهذا الرجل إذا حلق لحيته معصية لا شك، وليست معصية بالإجماع أيضا، لاحظوا هذه؛

لأن من العلماء من يقول: إن حلق اللحية مروه, وليس بحرام!

فيقول هذا الرجل: أنا إذا حلقت اللحية بقيت ف مان؛ أمرت بمعروف، نهيت عن المنر، وربما تون الدولة فيما بعد لأهل

الخير, لن إذا تخل أهل الخير جاءنا من يحلق اللحية, ومن يفسد الجيش بعقيدته أو أخلاقه, فما رأيم ف هذه المسألة؟

أنا متأرجح، أحيانًا أقول: لا تن ف الجيش, وأحيانًا أقول ف فري: كيف تمنعهم من الجيش, وهؤلاء رجال طيبون، إذا

منعتهم حل محلهم من الفساق والفجار والمبتدعة, والذين هم خطر عل الإسلام ... ـ ثم ذكر الشيخ بعض المحاذير الشرعية

الموجودة ف التجنيد كالموسيق, وتحية العلَم, واحتمال الأمر بقتال المسلمين، ثم قال ـ : فالحاصل أن أقول: يجب أن

ننظر المصالح والمفاسد، أنا عندي لو بق الجيش عل استعمال الموسيق, وحلق اللحية, وتحية العلم, وقتال المسلمين، لا

شك أن هذه منرات، لن إذا تخل أهل الخير عن هذا، من يأت؟

يأت أهل الشر الذين يفعلون هذا وزيادة، وقد سئل شيخ الإسلام عن شخص يريد أن يعمل ف الموس، وف الموس  ظلم،

فقال: "إن كان فيها من أجل تخفيف الظلم فلا بأس", انظر كيف نظر للمصلحة العامة, وهو سيمارس بعض الظلم, لن يريد

أن يخفف ...

فهل نقول: إن هذا ذنب مغتفر ف جانب المصالح؛ لأن الشريعة الإسلامية شريعة عدل, ومقارنة بين المصالح والمفاسد, أو

نقول: هم أمروا بمعصية اله, فلا طاعة لهم, ولا خير ف جيشٍ ينبن عل معصية اله .. اهـ. بتصرف يسير.

بق أن نوضح أن أن تقدير المصالح والمفاسد ومعرفة رتبها إنما  يون وفق المنظور الشرع لا المنظور العقل المجرد, أو

الهوى أو نحو ذلك، وأن هذا ليس متروكا لل من هب ودب بل هو من اختصاص أهل العلم أصحاب الرسوخ ف علم

الشريعة.

المسلم

المصادر:


