
لا بد من التأكيد ف بداية هذه الورقة عل أن التفير حم شرع ثابت بالنص والإجماع، لا يصح إناره أو التقليل من شأنه،

وهو أصل شرع تترتب عليه أحام كثيرة ف الدنيا والآخرة.

وإذا كان الأمر كذلك فإنه يجب الاهتمام به وبضبطه كما يجب الاهتمام بل الحقائق الشرعية الأخرى، وكما أن الحقائق

الشرعية الأخرى قد يقع الخطأ والانحراف عند كثير من الدارسين لها، فذلك قضية التفير قد يحصل فيها ذلك الأمر.

ولا زالت قضية التفير منذ عقود من أشد القضايا الت يشتعل حولها الخلاف والجدل، وتتصارع ف حلبتها التيارات

والمذاهب، وقد اختلفت فيها الآراء بين غالٍ ف التفير متوسع ف إطلاقه عل المسلمين، وبين مفرط فيه ومضيق لحدوده

الت قررها علماء أهل السنة.

وقد كتبت بحوث كثيرة ف باب التفير، شرحت شروطه وضوابطه، وبين مظاهر الغلو والجفاء فيه، وكشفت عن آثار

الانحراف ف تأصيله أو ف تطبيقه.

ولست هنا ف مقام التحذير من التساهل ف تفير المسلمين والمسارعة فيه، فقد كتبت فيها ورقة سابقة منشور ف عدد من

المواقع الإلترونية بعنوان (علماء المسلمين ومهلة التفير).

فير من جهة التساهل فيه والمسارعة إلباب الت يقوم عليها الغلط ف هذه الورقة سيتركز الحديث عن الأصول الت وف

إنزاله بالمعينين والحم عليهم بالخروج من الدين، وذلك لمسيس الحاجة إليها وكثرة السؤال عنها.

ودراسة هذه الأمور من أهم ما يبين موطن الخلل ف ظاهرة التشدد ف التفير من أقوى ما يشف عن مقدار الخلل والبعد

عن منهاج أئمة أهل السنة والجماعة.

والوقوف عليها من أنفع ما يساعد طلبة العلم الذين يقصدون إل دراسة هذه القضية وفهمها أو الذين أشلت عليهم بعض

التنظيرات أو التطبيقات.

الأصول الت يقوم عليها الغلط ف باب التفير
الاتب : سلطان العميري

التاريخ : 17 فبراير 2014 م

المشاهدات : 10734



والأصول الت يقع بسببها الغلط ف باب التفير كثيرة، وه منتشرة عند عدد من جماعات التفير وغيرها عبر التاريخ

الإسلام، ولن لن نذكر ف هذه الورقة إلا أهم الأصول الت لها حضور ظاهر وبين ف ساحاتنا الشرعية ونوادينا الفرية.

وقبل الولوج ف تفاصيل تلك الأصول لا بد من التأكيد عل أن الصور المندرجة ضمنها متفاوتة فيما بينها، فبعضها بعيد

فيريين فقط، وبعضها قريب جدًا، وهجدًا عن النصوص الشرعية لم يقبل بها أحد من العلماء وإنما قال بها الغلاة من الت

محل بحث وخلاف واجتهاد بين العلماء، والجمع بين كل تلك الصور هنا ليس المقصود منه المساواة بينها ف الحم

بالتخطئة وإنما جمع بينها باعتبار موضوع الورقة فقط.

ويمن تحصيل الأصول الت وقع فيها الغلط ف التفير عل تفاوت صوره ف الأصول التالية:

الأصل الأول: التفير بالظن.

ومعن التفير بالظن ألا يون عند الشخص ف تفير أخيه المسلم إلا الظن، ولا يملك بينة يقينية ظاهرة ف تفيره.

ومثل هذا الصنيع يعد مخالفة ظاهرة لتحذير أئمة أهل السنة وفقهاء الإسلام من أنه لا يصح التساهل ف التفير ولا الاعتماد

.شخص ثبت له وصف الإسلام بالدليل اليقين م علأن يح حجج ضعيفة لا تؤهل المرء إل فيه عل

وف النه عن الاعتماد عل الظن ف التفير يقول ابن عبدالبر "القرآن والسنّةُ ينهيان عن تفسيق المسلم وتفيرِه ببيان لا

إشال فيه... فالواجب ف النّظر أن لا يفَّر إلا من اتّفق الجميع عل تفيرِه، أو قام عل تفيره دليل لا مدفع له من كتابٍ أو

سنّة"([1]).

وهذا الحم من ابن عبد البر من أقوى ما يدل عل أهمية التثبت ف التفير ومن أشد ما ينه عن الاعتماد فيه عل الظنون

والأوهام.

وف تأكيد ذلك يقول ابن تيمية: "ليس لأحد أن يفر أحدا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حت تقام عليه الحجة وتبين له

المحجة. ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك؛ بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة"([2]).

أن يحتاط ف للمفت فير فيقول: "ينبغباب الت عن أئمة الشافعية بأنهم كانوا يحتاطون كثيرا ف وينقل ابن حجر الهيتم

التفير ما أمنه؛ لعظم خطره وغلبة عدم قصده، سيما من العوام، وما زال أئمتنا عل ذلك قديما وحديثًا"([3]).

فهل يون الاحتياط والتحوط مع الاعتماد عل الظنون ف تفير المسلمين ؟!!

وأما أئمة الحنفية فإنهم أكدوا عل أهمية الاحتياط الشديد ف باب التفير، وذكروا بأنه لا يحق للمفت أن يقدم عليه إلا بيقين،

وأن الأول أن ينصرف عنه ما وجد إل ذلك سبيً، ونقل ابن عابدين بعض نصوص أئمة مذهبه فقال: "ف الفتاوى

الصغرى: الفر شء عظيم، فلا أجعل المؤمن كافرا مت وجدت رواية أنه لا يفر.

وف الخلاصة وغيرها إذا كان ف المسألة وجوه توجب التفير، ووجه واحد يمنعه، فعل المفت أن يميل إل الوجه الذي

يمنع التفير تحسينا للظن بالمسلم، زاد ف البزازية: إلا إذا صرح بإرادة موجب الفر فلا ينفعه التأويل، وف التتارخانية: لا

يفر بالمحتمل؛ لأن الفر نهاية ف العقوبة، فيستدع نهاية ف الجناية، ومع الاحتمال لا نهاية"([4]).

فلاحظ أخ المسلم كيف أن أئمة الحنفية ربطوا وجوب التشدد ف التفير والاحتياط الشديد ف إنزاله بالمسلم بعظمة الآثار

المترتبة عليه ف الدنيا والآخرة.

ومن العلماء الذين حذروا من الاعتماد عل الظنون ف باب التفير الشوكان حيث يقول: "اعلم أن الحم عل الرجل

المسلم بخروجه من دين الإسلام ودخوله ف الفر لا ينبغ لمسلم يؤمن باله واليوم الآخر أن يقدم عليه إلا ببرهان أوضح

من شمس النهار"([5]).

يتحقق زوال ذلك عنه بمقتض الإسلام بقاء إسلامه حت ويقول الشيخ العثيمين مقررا ذلك الأصل: "الأصل فيمن ينتسب إل

.([6])"الدليل الشرع



وكل هذه النصوص تدل عل أن أئمة المذاهب الإسلامية كانوا يحذرون غاية التحذير من الاعتماد عل الظنون ف تفير

المسلمين ويلزمون فيه الأخذ بالتحوط الشديد والبحث عن اليقين والبرهان البين الذي لا لبس فيه ولا إشال.

وقد ذكر الغزال ف أثناء حديثه أنه يجوز الاعتماد عل غلبة الظن ف التفير، ولنه مع ذلك نبه عل أنه يجب عل المسلم

أن يبتعد عنه ما أمنه، حيث يقول: "التفير حم شرع يرجع إل إباحة المال وسفك الدماء والحم بالخلود ف النار،

فمأخذه كمأخذ سائر الأحام الشرعية، فتارة يدرك بيقين، وتارة يدرك بظن غالب، وتارة يتردد فيه، ومهما حصل تردد

فالتوقف عن التفير أول، والمبادرة إل التفير إنما تغلب عل طباع من يغلب عليهم الجهل"([7]).

وإذا تقرر أنه لا يصح الاعتماد عل الظنون ف باب التفير فإن الصور الظنية الت يعتمد عليها المتساهلون ف التفير كثيرة

متعددة، ومن أهمها:

الصورة الأول: التفير بالأعمال المحتملة، فتجد بعض الأشخاص يبادر إل تفير أخيه المسلم بمجرد أن صدر منه عمله

محتمل لمعان كثيرة ليس متمحضا ف المعن الفري البين، كمن يفر المسلم بمجرد جلوسه أو حواره مع الافر

المقاتل، بحجة أن هذا الفعل يتضمن الخيانة للمسلمين أو الموالاة للافر!

ومن المعلوم أن الجلوس مع الافر الأصل مباح من حيث الأصل، ثم هو يحتمل معان كثيرة، فقد يون الجلوس معه لأجل

تحذيره وتهديده، وقد يون لأجل إيصال رسالة من المسلمين، وقد يون لأجل معرفة ما يخطط له ف محاربته للمسلمين،

وقد يون لأغراض أخرى.

فالقول بأن الجلوس مع الافر الأصل لا يحتمل إلا معن واحدًا فقط، هو نوع من تفير المسلمين بالظنون الت حرمها ومنع

أئمة المسلمين منها.

وكذلك تفير المسلم لأجل مدح الفار له، فمدح الافر ليس دليً بينًا عل أن المسلم وقع ف الفر، فقد يون مدحه لأجل

صدقه وأمانته، ويون يون لأجل حنته ومهارته وقد يون خبثًا من الافر ومرا، فالمسارعة إل تفير المسلم بمجرد

سماع مدح الافر له ضلال مبين.

وكذلك تفير من يثن عل النظام الديمقراط، بحجة أنه يثن عل الفر، مع أن النظام الديمقراط منظومة كبيرة تحتوي

عددا من المبادئ والأصول، وكثير منها موافق لأصول الشريعة الإسلامية، فمن يثن عل الديمقراطية يحتمل أنه يقصد تلك

المعان الصحيحة.

فر، ومن والمعلوم أن مصطلح الدولة المدنية محتمل لمعانفير من يطالب بالدولة المدنية، بحجة أنه يطالب بالوكذلك ت

متعددة، ومنها الدولة الت لا يحمها النظام العسري، وهذا المعن صحيح صائب.

الصورة الثانية: تفير الطائفة بأفعال بعض أفرادها، فقد تصدر أفعال كفرية من بعض الأفراد المنتسبين إل طائفة كبيرة،

فيبادر بعض الأشخاص إل تفير كل الطائفة بحجة أن بعض أفرادها كفر.

وهذا من التساهل المحرم ف التفير ومن إتباع الظنون والتوهمات الت ما أنزل اله به من سلطان.

الصورة الثالثة: الاعتماد عل الأخبار غير المحققة ف التفير ، فتجد بعض الأشخاص يحم عل عدد كبير من إخوانه

المسلمين بالفر بمجرد أنه سمع خبرا لا يملك دليلا عل صحته وثبوته ، بل قد يون مصدر الخبر كافر محارب! ، ومع ذلك

يعتمد عليه ويفر إخوانه المسلمين.

الصورة الرابعة: التفير بالجملة بلا بينة ولا برهان، فقد قال بعض المعاصرين: "كنا نظن أن هذا البلد – السعودية – أنه

مصان من البدع والضلالات والشركيات والفريات، وجدنا أن من ينتسب إل العلم كثير منهم إن لم يونوا مرتدين فهم

!!التعليم الأكاديم العلم من يعمل ف م ذكر أنه يقصد بالمنتسبين إلهذا الح فسقة مبتدعة" ، ولما روجع ف

ل من هو منتسب إلون قام بدراسة شاملة لفير بالجملة لم يقدم أي دليل!، ومن المستبعد جدًا أن يهذا الت وهو ف



التعليم وتحقق من حالهم، ومن ثم توصل إل الحم عل أكثرهم بالردة والفسق!!

الأصل الثان: التفير باللازم.

ومعن هذا الأصل أن يفر الشخص أخاه المسلم بلازم القول أو الفعل الذي صدر منه، وليس بالقول أو الفعل ذاته.

وقد اختلف العلماء ف بحث مسألة لازم القول هل هو قول لصاحب القول أم لا ؟! عل أقوال متعددة.

والصحيح الذي عليه المحققون من العلماء عل أن لازم القول ليس بقول، وأنه لا يصح أن ينسب إل صاحب القول إذا لم

يلتزمه بنفسه.

وأقوال العلماء الت قررت هذا القول كثيرة جدا، ومن ذلك قول ابن تيمية: "الصواب: أن لازم مذهب الإنسان ليس بمذهب له

إذا لم يلتزمه؛ فإنه إذا كان قد أنره ونفاه كانت إضافته إليه كذبا عليه، بل ذلك يدل عل فساد قوله وتناقضه ف المقال غير

التزامه اللوازم الت يظهر أنها من قبل الفر والمحال مما هو أكثر، فالذين قالوا بأقوال يلزمها أقوال يعلم أنه لا يلتزمها لن

لم يعلم أنها تلزمه، ولو كان لازم المذهب مذهبا للزم تفير كل من قال عن الاستواء أو غيره من الصفات أنه مجاز ليس

بحقيقة؛ فإن لازم هذا القول يقتض أن لا يون شء من أسمائه أو صفاته حقيقة"([8]).

فابن تيمية هنا يؤكد عل أن لازم الفر ليس بقول، ثم يؤكد بوضوح عل أنه لا يصح الاعتماد عل اللازم ف تفير المسلمين،

وضرب أمثلة واضحة عل ذلك.

وينر ابن حزم تفير المسلمين بالمآل ‐ باللازم‐ ويحذ منه غاية التحذير فيقول: "أما من كفر الناس بما تؤول إليه أقوالهم

فخطأ لأنه كذب عل الخصم وتقويل له ما لم يقل به وإن لزمه فلم يحصل عل غير التناقض فقط والتناقض ليس كفرا بل قد

أحسن إذ فر من الفر... فصح أنه لا يفر أحد إلا بنفس قوله ونص معتقده ولا ينتفع أحد بأن يعبر عن معتقده بلفظ يحسن

به قبحه لن المحوم به هو مقتض قوله فقط"([9]).

ويحذر الذهب من الاعتماد عل اللازم ف التفير وبين الآثار المترتبة عل ذلك فيقول: "ولا ريب أن بعض علماء النظر

بالغوا ف النف والرد والتحريف والتنزيه بزعمهم حت وقعوا ف بدعة أو نعت الباري بنعوت المعدوم.

كما أن جماعة من علماء الأثر بالغوا ف الإثبات وقبول الضعيف والمنر ولهجوا بالسنة والإتباع فحصل الشغب ووقعت

البغضاء وبدع هذا هذا، وكفر هذا هذا.

ونعــوذ بــاله مــن الهــوى والمــراء فــ الــدين وأن نفــر مســلما موحــدًا بلازم قــوله وهــو يفــر مــن ذلــك اللازم وينــزه ويعظــم

الرب"([10]).

وممن نه عن الاعتماد عل اللازم ف تفير المسلمين: ابن حجر حيث يقول: "والذي يظهر أن الذي يحم عليه بالفر من

كان الفر صريح قوله وكذا من كان لازم قوله وعرض عليه فالتزمه أما من لم يلتزمه وناضل عنه فإنه لا يون كافرا ولو

كان اللازم كفرا"([11]).

فير باللازم كثيرة جدًا، وقد ذكر الفقهاء أمثلة عديدة عليها، ومن ذلك ما ذكره المقبلن أن تدخل تحت التيم والصور الت

من أن بعض المتفقهة كفر أحد الناس لأنه منعه من نعله، بحجة أنه أهان العلماء ومن أهان العلماء فقد أهان الشريعة!!([12])

ومن الصور المندرجة ضمن التفير باللازم: تفير ما يعارض تأسيس حومة معينة تعلن إعادة الخلافة الإسلامية، بحجة أن

من يعارضها يعارض حم الشريعة!!، وكذلك تفير من لم يرض بالتحاكم إل محاكم معينة، بحجة أنه لم يرض بحم

الشريعة!! وتفير من يقاتل فصيً معينًا بحجة أنه يقف ضد تحيم الشريعة!! وتفير الجبهات الإسلامية الت حمت بعض

مقرات الدولة الافرة، بحجة أنها تحام عن الفر وتدافع عنه!!

الأصل الثالث: التفير بالأمر غير المفر.

ومعن هذا الأصل أن يعتمد الشخص ف تفير إخوانه المسلمين عل أعمال ليست داخلة ف جنس المفرات أو أن دخولها



مشوك فيه ولا يعتمد عل بينة ظاهرة.

وقد ذكر أئمة أهل السنة عل أنه لا يجوز للمسلم أن يدخل شيىا من الأعمال ف جنس المفرات إلا بدليل بين ظاهر لا لبس

فيه، وكل أقوالهم الت تدل عل وجوب الاحتياط ف التفير تتضمن بالضرورة الدلالة عل وجوب الاحتياط ف تحديد

الأعمال المفرة.

فإذا كان التفير أمر خطير ف دين اله، وتترتب عليه آثار عظيمة فإنه يجب الاحتياط الشديد ف أسبابه وموجباته كما يجب

الاحتياط الشديد ف تحققه ف المعين.

ا لا لبس فيه، وفا ظاهرفير المعين الضرورية عند أهل السنة والجماعة: التأكد من فعله، وإثبات كونه كفرومن شروط ت

بيان ذلك يقول الشيخ العثيمين: "الواجب قبل الحم بالتفير أن ينظر ف أمرين: الأول: دلالة التاب والسنة عل أن هذا

حقه وتنتف فير فالشخص المعين، بحيث تتم شروط الت م علانطباق الح :ذب، والثانه الال فر ؛ لئلا يفتري علم

الموانع"([13]).

ومن أكثر الطوائف الت وقعت ف هذا الخلل المنهج: فرقة الخوارج، فإنها بادرت إل تفير المسلمين بفعل البيرة،

فخالفوا بذلك دلالة التاب والسنة القطعية والإجماع القطع المنقول عن الصحابة.

ولن هذا الخلل ليس خاصا بالخوارج ولا بالتفير بالبيرة، وإنما يدخل فيه من يبادر إل تفير المسلمين بأعمال محتملة

ف الدلالة عل الفر، وبأعمال لا يملك عليها دليً بينًا ف كونها من جنس المفرات.

ومن أمثلة ذلك: تفير بعض المعاصرين من يقيم ف بلاد الفار ومن يترك الهجرة من بلادهم، ويعتمد ف حجة ضعيفة بينة

الضعف([14])، وكذلك تفير بعضهم كل من خرج عن جماعتهم الت يعدونها الجماعة الممثلة للمسلمين([15]).

ومن ذلك أيضا: تفير كل من يعمل ف الوظائف الحومية ف الدول الت لا تحم بشرع اله، بحجة أن العمل فيها عمل

بالفر وإقرار به، وبناء عل ذلك كفر بعض الغلاة ف التفير المجتمعات الإسلامية!، وهذا كله غير صحيح، فإن الأعمال

والوظائف كثيرة الأنواع ومختلفة الأصناف، فبعضها كفر صريح، وبعضها ليس كذلك وإنما ه بعيدة كل البعد عن التشريع

والفر، فالعمل بها ليس عمً بالفر من حيث الأصل.

الأصل الرابع: التوسع ف تطبيق قاعدة من لم يفر الافر.

فر علم بالذلك وإنما يح نه لا يقتصر علهذا الأصل أن بعض الأشخاص يترجح لديه كفر عدد من المعينين، ول ومعن

كل من لم يفرهم.

وقاعدة تفير من لم يفر الافر مشهورة عند العلماء، وه أصل صحيح مجمع بينهم  وقد قرره جملة من الفقهاء، ولنهم

ف الوقت نفسه يؤكدون عل أن هذا الأصل ليس مطلقًا وإنما هو مقيد بشروط محددة، مثل أن يون كفر الافر ثابت بنص

شرع بين أو بإجماع قطع لا لبس فيه ولا اضطراب، وأما إذا كان كفر المعين ليس ثابتًا بنص شرع وبإجماع قطع لا

لبس فيه فإنه لا يصح تفير من لم يفره، وما زال العلماء والفقهاء يختلفون ف مسائل كثيرة ، بعضهم يعدها كفرا والآخرون

لا يعدونها كفرا ، ومع ذلك لم يفر بعضهم بعضا([16]).

وصور الغلط الت تندرج تحت هذا الأصل كثيرة  ومن ذلك أن بعض المثقفين ذكر أنه يجوز الاعتراض عل اله، فقام أحد

الشيوخ بتفيره، ولم يقتصر عل ذلك، وإنما قال  ومن لم يفره فهو كافر!!

أنه كان يقصد معن ا علفر وسياق حديثه يدل أيضالم أنه يقصد المعن ن كلامه صريح فمع أن ذلك المثقف لم ي

خارجا عما يتبادر من ظاهر لفظه.

ومن الصور المندرجة ضمن هذا الأصل: أن بعض المعاصرين يحم بالفر عل كل من يخالفه ف الحم بغير ما أنزل اله؛

بحجة أنه لم يفر الافر([17]).



مع أن قضية الحم بغير ما أنزل اله تندرج تحتها صور كثيرة، وف كثير من صورها خلاف مشهور معتبر بين العلماء.

ومن الصور المندرجة ضمن هذا الأصل: أن بعض المعاصرين اختار القول بأن الجهل ليس عذرا ف مسائل الشرك – ومع

أن قوله هذا ليس بصحيح وإنما الصحيح أن الجهل عذر معتبر ف مسائل الشرك وغيرها – إلا أنه لم يتف بذلك وإنما أخذ

يقرر بأن من عذر بالجهل كافر بإجماع الأمة!!

وقوله هذا توسع ظاهر ف قاعدة عدم تفير الافر، ويستلزم تفير كل العلماء الذين ثبت عنهم الإعذار بالجهل، بل يستلزم

تفير العلماء الذين نصوا عل أن قضية الإعذار بالجهل من مسائل الاختلاف، كالشيخ العيثمين وغيره، فهؤلاء العلماء ‐ وإن

سلمنا ‐ أنهم ممن يقول بعدم الإعذار بالجهل فإنهم ينصون عل أنها مسألة خلافية.

وقد ذكرت اللجنة الدائمة ممثلة ف الشيخ عبدالعزيز بن باز والشيخ عبدالرزاق عفيف أنه "لا يجوز لطائفة الموحدين الذين

يعتقدون كفر عباد القبور أن يفروا إخوانهم الموحدين الذين توقفوا ف كفرهم حت تقام عليهم الحجة؛ لأن توقفهم عن

تفيرهم له شبهة وه اعتقادهم أنه لا بد من إقامة الحجة عل أولئك القبوريين قبل تفيرهم بخلاف من لا شبهة ف كفره

كاليهود والنصارى والشيوعيين وأشباههم، فهؤلاء لا شبهة ف كفرهم ولا ف كفر من لم يفرهم"([18]).

الأصل الخامس: فتح باب تفير المسلمين لل من لم يتأهل للحديث فيه.

ومعن هذا الأصل الدعوة إل ممارسة التفير وإنزاله بالمعينين من المسلمين لل من لم ين متأهلا للنظر ف الأحام

الشرعية، كمثل دعوة العوام وصغار طلبة العلم إل التفير وفتح الباب لهم.

وهذا المنهج مخالف لطريقة أئمة أهل السنة، فإن التفير حم شرع، والأحام الشرعية لا يجوز أن يخوض فيها إلا من

يحسن اللام ف الأحام الشرعية وحاز قدرا كبيرا من العلم، بل إن هناك أبوابا من الأحام الشرعية تتطلب مزيد

اختصاص ومعرفة بأصول الشريعة ومقاصدها، واللام فيها لا يون إلا لخاصة العلماء.

ومن هذه الأبواب: باب التفير؛ لأنه باب يحتاج إل موازنات بين الأصول المتعارضة ف حق المسلم الواقع ف الفر

ويتطلب قدرا كبيرا من الفقه ف الترجيح بينها، ولأنه تترتب عليه نتائج خطيرة وآثار عظيمة، ولأن فيه تحديدًا لمصير المسلم

عند اله والحم عليه بالعذاب الأبدي، فلما كان كذلك أكد عدد من العلماء عل أنه لا يصح أن يفتح فيه الباب للعوام ولا

لغيرهم ممن لا يحسن الحديث ف الأحام الشرعية، وف بيان ذلك يقول ابن تيمية: "إن تسليط الجهال عل تفير علماء

المسلمين من أعظم المنرات وإنما أصل هذا من الخوارج والروافض الذين يفرون أئمة المسلمين لما يعتقدون أنهم

أخطئوا فيه من الدين"([19]).

إن تفير المسلم مختلف تمام الاختلاف عن تفير الافر الأصل كاليهودي والنصران، فالافر الأصل الأمر فيه ظاهر ولا

لبس ف حاله ولم تتعارض ف حقه الأصول والظواهر وليس ف تفيره رفع لأحام شرعية ثابتة له، وأما تفير المسلم

فالأمر فيه مختلف، فقد تعارضت ف حقه الأصول والظواهر، وف تفيره رفع لأحام ثابتة له وإلحاق أحام أخرى به، ففيه

نف لمحبة اله له وإثبات لغضب اله عليه، وفيه رفع لجميع الأحام المتعلقة بالإسلام ف الدنيا والآخرة وإثبات أحام

الفر.

ومثل هذه الأحوال تتطلب قدرا عاليا من الإثباتات والاحتياطات وفقها ف الموازنات، وه ليست من الأمور المتاحة لل

أحد.

ولن بعض المعاصرين يصور باب تفير المسلم الواقع ف الفر عل أنه شبيه بالمعادلات الرياضية المحضة، وأنه باب

سهل المراس وأنه لا يحتاج إلا أن يحفظ الشخص القواعد ثم ينزلها عل المعينين من المسلمين تنزيً رياضيا ، ولهذا تراه

يدعو إل ولوج العوام وصغار طلبة العلم ف باب التفير ويصور لهم الأمر بأنه سهل خفيف المؤونة!

وكل ذلك مخالف لمنهج أهل السنة والجماعة ف التعامل الحذر مع باب التفير وتخويفهم من الولوج فيه إلا لمن يدرك مآخذ



الأحام الشرعية. 

وقد سأل رجل الشيخ صالح الفوزان – وهو ممن لا يعذر بالجهل ف مسائل الشرك – عن رجل يدعو غير اله، فأخبرته إن

هذا العمل شرك، فلم يستجب ل، فهل أحم عليه بالشرك ؟! أم لا بد أن يحم عليه بذلك عالم من العلماء؟!

نسمع كلامه، ونستقرئ حالته، هل هو صحيح العقل أو مخبول؟! هذا لا بد يرجع فيه إل م عليه بالشرك حتفأجاب: "ما نح

أهل العلم، ويبلغ عنه أهل العلم ف بلده، من أجل أن يتخذوا معه الإجراء اللازم"([20]).

الأصل السادس: التركيز عل باب التفير والإكثار من الإلحاح عليه.

أنه أمر مقصود لذاته ف فرات علالم فر بالمسلمين الذين يقعون فم الهذا الأصل: التعامل مع قضية إنزال ح ومعن

الشريعة وعل أن تفير المسلمين أمر أساس من أساسيات الدين والإنار عل المعاصرين بأنهم لم يثروا من الحديث

عنه.

وقد حدث من بعض المعاصرين أن ألغ كثيرا من دروسه العلمية وأخذ ف التركيز عل باب التفير وعقد فيه عشرات

الدروس والمحاضرات وطفق يصور لطلاب العلم بأن قضية تفير المسلمين الواقعين ف المفرات وإنزال أحام الفر

بهم  الجزء العظيم من الدين فرط فيه المعاصرون وصرفوا الأنظار عنه، ويصور أن صنيعهم ذلك يدخل ف تحريف دين اله.

وبات يصورهم لهم بأن معرفة مسألة تفير من وقع ف الفر من المسلمين من أول الأساسيات الت يجب أن يتعلمها طالب

!فساد المنهج التعليم دراسة العقيدة وأن عدم تعلمها دليل عل العلم ف

ولا شك أن مسألة التفير ‐ تفير المسلمين الذين يقعون ف المفرات ‐ قضية مهمة ف الدين ولا أحد ينازع ف ذلك من

المسلمين، ولن تصويرها بصورة أكبر من حجمها وإدراجها ف الأساسيات الأولية ف دراسة علم العقيدة، وتركيز اللام

حولها عل أنها من أوجب الواجبات الت لا يتحقق التوحيد إلا بها = كل ذلك داخل ف أصول الغلط ف باب تفير

المسلمين.

الأصل السابع: إلغاء موانع التفير أو تضييق حدودها الشرعية.

ومعن هذا الأصل أن يعمد الشخص إل تضييق موانع التفير الت جاءت بها النصوص الشرعية ويصل بها إل حد قريب

من الإلغاء أو أن يلغ اعتبارها ف أبواب كاملة من الدين.

فثير من الناس يقر بمشروعية موانع التفير ويسلم بها، ولنه مع ذلك يسع إل تضييقها إل درجة تاد تصل إل الإلغاء،

ولا يون لها أثر بين ف دفع حم الفر عن المسلمين.

وهذا الأصل له صور عديدة، ومن تلك الصور:

الصورة الأول: إلغاء بعض جماعات التفير لمانع الإكراه، وقولهم بأنه لا إكراه ف الإسلام!، وانتهوا بذلك إل تفير

المجتمعات الإسلامية بحجة أنه نفذت فيها أحام الشرك من قبل حامها ولم يراعوا حالة الاستضعاف والإكراه!([21])

الصورة الثانية: القول بأن الحجة الرسالية تقوم بمجرد إمان بلوغ النص، فهذا القول مع أن عددا من العلماء قال به إلا أنه

مخالف للنصوص الشرعية الت تدل عل أن الحجة إنما تقوم عل الملف بفهم النص الشرع وإدراك معناه الصحيح، ولا

تقوم عليه حما إلا إذا فرط وقصر ف البحث عن الحجة([22]).

وقد ترتب عل هذه الصورة من الخطأ ف التعامل مع موانع التفير تفير جماعات كبيرة من المسلمين بحجة أن الحجة

الرسالية قامت عليهم بمجرد البلوغ وأن الحجة كانت ممنة ف حقهم.

أنه لا يعذر بالجهل والتأويل ف أبواب كاملة من الدين، فقد ذهب بعض أهل العلم إل فير فالصورة الثالثة: إلغاء موانع الت

المسائل الظاهرة، وإنما موانع التفير خاصة بالمسائل الخفية فقط، وهذا القول غير صحيح، وهو مخالف للأدلة الشرعية



وللأصول الت يقوم عليها التليف ف الدين، ومعارض لتقريرات كثير من المحققين من أهل السنة.

وقد بينت مواطن الخطأ ف هذه الصورة والت قبلها ف كتاب "إشالية الإعذار بالجهل ف مسائل الشرك" بلام مفصل

ومطول.

وقد ترتب عل هذه الصورة مثل ما ترتب عل الصورة السابقة من الحم عل جماعات كبيرة من المسلمين بالفر

والخروج من الدين بحجة أنهم خالفوا ف مسائل ظاهرة.

ومن خلال استعراض الأصول الت يقوم عليها الغلط ف باب التفير ندرك بأنها ف جملتها راجعة إل الخلل ف ضبط

قضية شروط التفير وموانعه، وأن منبع الخطأ فيها راجع إل تقصير النظر والبحث ف حقيقة مذهب أهل السنة والجماعة

ف تلك القضية.

ـــــــــــــــــــــــــ

([1]) التمهيد (17/22).

([2]) مجموع الفتاوى (12/501).

([3]) تحفة المحتاج ف شرح المنهاج (4/84).

([4]) حاشية ابن عابدي (4/224).

([5]) السيل الجرار (978).

([6]) شرح كشف الشبهات (55).

.(248) ([7]) فيصل التفرقة – ضمن مجموع رسائل الغزال

([8]) مجموع الفتاوى (20/217).

([9]) الفصل ف الملل والأهواء والنحل (3/294).

.(20) ([10]) الرد الوافر, ابن ناصر الدين الدمشق

([11]) فتح المغيث، السخاوي (1/334)، وانظر مزيدا من أقوال العلماء ف: نواقض الإيمان القولية والعلمية، عبدالعزيز

العبداللطيف (84-81).

([12]) انظر: العلم الشامخ (413).

([13]) شرح كشف الشبهات (57).

([14]) انظر: الغلو ف الدين، عبدالرحمن اللويحق (308).

([15]) انظر: المرجع السابق (303).

([16]) وقد كتبت ورقة بحثية ف تحرير هذا الأصل وتحديد أقسامه وضوابطه، ستنشر قريبا.

([17]) انظر: الغلو ف الدين, عبدالرحمن اللويحق (314).

([18]) فتاوى اللجنة الدائمة (2/151).

([19]) مجموع الفتاوى (103-35/102).

([20]) دروس ف شرح نواقض الإسلام (57).

.(397) فيريين، عمر قريش([21]) انظر: شبهات الت

([22]) انظر: إشالية الإعذار بالجهل ف البحث العقدي, للباحث (143-165) و (190-176).

 



 

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

مركز نماء للبحوث والدراسات

المصادر:


