
بسم اله, الحمد له, والصلاة عل رسول اله ‐صل اله عليه و سلم‐:

أما بعد فإن بدهية انحراف النظام الجاسم عل صدور أهال الشام, وإعلان حربه عل الإسلام لا تحتاج إل كثير نظر

استدلال, وه أوضح دلالة من نار عل علم, اللهم إلا إذا كانت العين تنر ضوء الشمس من رمد!

 

فحينئذ قد يرد الخلط بسبب مرض ف الباصرة, وقد يذب الإنسان الخبر عن جهل, أو قد يجادل ويماحق عل طريقة

مشرك مة وسائر الطغاة المستبرين, لا لأن الأمر كذلك, بل لأن صاحب المناورة هذا لا يريد أن يقر بالحقيقة, ولا يبحث

عنها لعلة ما يشفها الباري عز وجل ف يوم قريب أو بعيد!                   

إن تأسيس جبهة ف الشام يرعاها النظام من فريق العلماء وأدعياء العلم عل السواء, يجلس أفرادها عل طاولة واحدة,

يؤدون طقوسا واحدة, يسعون إل غرض واحد هو الدفاع عن جرائم هذا النظام, وتثبيط عزائم الشباب عن الالتحاق بركب

الثورة.

إن تأسيس هذه الجبهة المشبوهة ف جانب, و المغلوب بعض أبنائها ف جانب آخر لا يعن أنهم بالضرورة عل حق, كما لا

يلزم معه أن غيرهم عل باطل, لأن النظام هو النظام ف جبروته ودمويته و إرهابه فلا يجمله (ماكياج) نفاق أهل الأرض

جميعا, لأن الباطل لا يستحيل إل حق بتدخل المزينين ف قبح وجهه كما لا تستحيل العجوز الشمطاء إل شابة جميلة

بدخولها إل أرق مراكز التجميل العالمية, فيف إذا أضافت إل قبح وجهها سيرة خبيثة فاسدة ه أشد تشوها من وجهها

القبيح؟

العلاقة بين علماء السلطان و طغاة النظام ف الشام (3)
الاتب : محمد حمادة

التاريخ : 31 إبريل 2014 م

المشاهدات : 5747



كما أن الباطل لا يستحيل إل حق بتلاعب بعض الرجال الموظفين لتحسين صورته. قال الإمام الشاطب: " يقاس الرجال

بالحق, ولا يقاس الحق بالرجال"

إن ميزان الحق هو الشريعة وضوابطها وليس رجالا اشتراهم أو هددهم أو ضحك عل لحاهم النظام.

ذلك أن لتنب الناس عن الحق أسبابا متعددة, لنها تؤدي ف النتيجة إل صورة واحدة عند أصحابها ه انحرافهم عن

جادة الحق, وانحيازهم إل ضلال الباطل, وهو ما يترتب عليه الجزاء الدنيوي و الأخروي, وذلك من أدق مقاييس العدالة

الإلهية, وهو أن اله ‐عز وجل‐ لا يستح من الحق, وأنه يثيب أهله, ويعاقب مناوئيه, وأن سلطانه عل الوجود مبسوط, لا

راد لقضائه, لا يسأل عما يفعل وهم يسألون.

إن المنزلقات الت قد تقف وراء انحدار أصحابها إل مستنقعات الضلال والتيه ليست عل هيئة واحدة لنها عل صور, لأن

المعاند إما أن يفعل ذلك ابتغاء عصبية عمياء لا غير, رافضا الخروج من قوقعتها, بعد أن صارت جزء من شخصيته

وموروثاته الثقافية!

نه متقوقع فإن من كان منتميا لهذه الشريحة الثقافية المتعصبة من العلماء ليس بالضرورة أن تعود عليه فائدة دنيوية ل

مستنقعات قول موروث عن العوام رباه عليه أبوه و جده:

ولو أنه فعل ذلك فلن يحمل شرف عم افر لا يجوز له أن يتزوج أممتجاهلا أو جاهلا بأن ال (فهو عم كل من تزوج أم)

أبدا, ولن أنتسب إليه يوما, ومصير هذا العقد هو التفريق بين المعتدي والمعتدى عليه, وهو المعن بقوله صل اله عليه

وسلم: (إلا أن تروا كفرا بواحا لم فيه من اله برهان)

إن هذا الصنف من البشر لا يفعل شيئا سوى أن يغمض عينيه عن الحق مبلا نفسه بأغلال التقليد الأعم, لذا فهو عبد

لموروثاته المتعفنة الت ما أنزل اله بها من سلطان, لا يستطيع عن مساره خروجا!

وف هؤلاء يقول الباري ‐عز وجل‐ ف سورة البقرة: "و إذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل اله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا أو

لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون" الآية 170.

أو أن المعاند يجحد الحق  بسبب مرض البر والاستعلاء مما يجعله ف جادة الصنف السابق ويمنعه من الانقياد لركب

الحق وأهله!

وعن هذا الصنف الفاسد يحدثنا البيان الإله حين يقول: "وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلما وعلوا"

فواقع الحال أنهم جحدوا بآيات اله, و علة الجحود الظلم والعلو, لذلك وقعت لفظة "ظلما"

:قوله تعال لهذا وقعت الجملة السابقة ف ,ه تعالقرارة أنفسهم فقد أيقنوا بصدق آيات ال إعرابها مفعولا لأجله,أما ف ف

"واستيقنتها أنفسهم" جملة اعتراضية تبين جحودهم وعلة ذلك الجحود.

وإما أن يقع رفضهم للحق من باب المصالح الدنيوية الت ألحقتهم بالباطل بحيث صاروا له ف التبعية كالذيل من جسد

الدابة, فهو يسير معه حيث يسير, وينحرف حيث انحرف, يلوح به صاحبه ف وجوه الآخرين كيف يشاء يمنة و يسرة دون أن

يملك الذنب انفاكا أو اعتراضا أو حرية ف الاختيار, لأنه ذليل حقير منقاد اختار لنفسه هذا الطريق, و من ثم صار عاجزا

كل العجز عن الرجوع عنه فضلا عن تبديل المسار, وهو بهذا لم يفقد فرصة الرجوع إل الحق فحسب, وإنما فقد كذلك

القيمة الإنسانية والاجتماعية بين خلق اله جميعا, فخسر الدين والدنيا معا, فهو عند اله تافه لا قيمة له.

.ومع الحلقة الرابعة بإذنه تعال

      



المصادر:


