
1- يأت عل الناس زمان يلج فيه الباطل، ويسود أتباع الهوى، ويضن الزند بقدحه، فيست أهل الحق، ويتلم الذين لا

يؤمنون بحقيقة، ولا ينادون إلا بما تهوى الأنفس، ويتوهم الذين يجول الخير ف نفوسهم أنهم إن تلموا أوذوا، وإن نطقوا سلط

عليهم السفهاء، فعندئذ يستون إيثاراً للعافية، واتقاء للشر، ومنهم من تدنو نفوسهم إل الدنية، فيجارون السفهاء ف أقوالهم،

ومنهم من يتفون من نصرة الحق بعدم ذكر الناطقين به بخير ولا بشر، ومنهم من يرتفع مسواه فيذكرهم بالخير مجمجِماً

غير موضح، وخفية دون جهد.

والناطقون بالحق معرضون دائماً لسخرية بعض الذين يظنون أنفسهم عقلاء، ولتسخير من لا مقام لهم ف الاعتبار لينالوا من

كرامتهم، يحطوا من أقدارهم، ويمضغوا بأفواههم النجسة أستار أمورهم، ومع هؤلاء نظارة من السخفاء يستضحون،

ويتندرون، ويتعابثون وهم عل الأرائك ف المقاه والنوادي العامة والخاصة قاعدون، كأنَّ من ينطق بالحق قد أت أمراً إداً،

يخوض فيه الخائضون، و يلعب برامته اللاعبون، ويهزأ به المستهزئون.

2 ـ هذه أزمان تسود فيها فتنة القول، فهل يست المؤمنون، فلا تسمع لهم ركزاً، ولا تحس منهم من أحد؟! إنه لا بدّ من أن

يون من ينطق بالحق، ولو ناله ما يناله، فإنه إذا كان بذلك ينقص قدره عند الناس، فلن ينقص قدره عند اله ‐ تعال ‐، بل

إنه سيون عند اله وجيهاً، وإن الاستقراء والتتبع يثبتان أنه يزيد قدره ف نظر المخلصين الذين يطلبون الحق، وإن لم يؤتوا

القدرة عل بيانه، وسيذكره الشاهدون بالخير، فيون وجيهاً ف الدنيا والآخرة ويزداد رفعة بمقدار إغراء السفهاء به،

وسخرية الساخرين منه، وعبث العابثين معه، وكلما اشتدت لجاجتهم ف النيل منه، ارتفع درجات، ورجحت موازينه، ونظر

الناس إليه عل أنه رائد الحق وحامله، وهل يست عن النطق بالحق إن لم ينل تلك الدرجات الرفيعة، ولا يون ذلك إلا إذا

طمست كل القلوب وعمت الضلالة العمياء، وصار الناس ف دياجير الظلام، وهل يون السوت ف هذه الحال أول من

اللام، ويون الاتجاه إل السلامة والعافية أجدر؟ ونقول ف الجواب عن ذلك: أنه كلما تاثفت الظلمات اشتد الوجوب

عل أهل الحق أن يقولوه، وأن يصدعوا بما يأمر به ويعلنوه، وأنه كلما قل الدعاة إل الحق اشتد الوجوب عليهم، وقد ينتقل

من الوجوب الفائ عليهم إل الوجوب العين، كلما ندر عددهم، ولا يصح أن يقول قائلهم: ما أنا صانع إذا فسد الناس؟

وماذا أفعل إذا لم يستجيبوا؟ ونقول أن كلمة الحق لُهبةُ صغيرة كلما توالت أنارت، وكلما تاثرت أشعلت.

ولنا ف الأنبياء قدوة حسنة إذ لو صمتوا أمام ظلم الناس وطغيانهم ما أقاموا دعوة، ولا رفعوا ذكر اله ‐ تعال ‐ ف وسط

طغيان الوثنية، وظلمات الجاهلية، ولنا ف رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أسوة حسنة، لقد نادى بأمر ربه، وسط

لغو الجاهلين
الاتب : محمد أبو زهرة

التاريخ : 1 إبريل 2012 م

المشاهدات : 8392



استهزاء المستهزئين وسخرية الساخرين، ولقد استعان بثقيف ليؤمنوا به ويؤيدوه، ففروا به، وأغروا به سفهاءهم، كما يغري

المفسدون هذه الأيام السفهاء بمن ينطق بالحق أو يدعوا إليه، أو حت يخالف ما عليه الشرذمة الغاوية، فهل ست محمد ‐

صل اله عليه وسلم ‐ لسخرية الساخرين، كلا... بل استجاب لأمر ربه إذ يقول: {ونَذَرهم ف طُغْيانهِم يعمهونَ} [الأنعام:

110]. واستمر ف دعوته غير وانٍ ولا مقصر، ولا مستين ولا مستضعف.

3 ـ ولننزل من درجات النبيين والصديقين والشهداء والصالحين إل منازل أهل الدنيا، ونتعرف ما يقوله ذوو الأخلاق

ون الواجب مقصوراً عليهم فأهل الفضائل، فلا ي سيل الرذائل تعاظم الواجب عل والاجتماع، إنهم يقولون: إنه كلما طم

ذات أنفسهم، بل يتعدى إل إصلاح غيرهم، وبيان السلوك المستقيم ليسله من التوى به الطريق، وضل عن القصد، وتنب

السبيل إل الغاية، ويصيرون مسؤولين عن غيرهم، إذ يجب عليهم أن يبينوا، فإن العالم مسؤول عن الجاهل، حت يعلمه،

والفاضل مسؤول عن المرذول حت يلمه، بل إنه لا يمل فضل الفاضل إلا إذ حث عل الفضيلة ودعا إليها، وحمل نفسه

عبء الإرشاد والتوجيه.

ريم مناط الخير فوجوبه الإسلام، واعتبره القرآن ال ر الذي شدد فعن المن ولذلك كان وجوب الأمر بالمعروف والنه

{هنُونَ بِالمتُورِ وْنالم ننَ عوتَنْهوفِ ورعونَ بِالمرملنَّاسِ تَال تخْرِجا ةما رخَي نْتُمك} :‐ الأمة، كما قال ‐ سبحانه وتعال

[آل عمران: 110]. وقرر النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أن الإهمال فيه سبيل التقاطع ف الأمة وذهاب وحدتها، فقد قال ‐

عليه السلام ‐: ((لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنر، ولتأخذن عل يدي الظالم، ولتأطرنَّه عل الحق أطرا، أو ليضربن

اله قلوب بعضم ببعض، ثم تدعون فلا يستجاب لم)) [الترمذي (2169) وأحمد (22790)]. وإذا ست الفاضل عن

الدعوة إل الفضيلة عم الفساد ف الأرض، وتقطَّعت الأواصر الت يجب أن توصل، وذهبت الوحدة، وضاعت بين الأمة،

وصار بأسها شديداً: {تَحسبهم جميعا وقُلُوبهم شَتَّ ذَلكَ بِانَّهم قَوم  يعقلُونَ} [الحشر: 14].

تلك كلمات نتقدم بها لأننا سنعرض لأمر ساد عصرنا، أو بعبارة أدق شاع وذاع، وملأ البقاع، حت ظن الناس أنه قد ساد،

لما اكتنفه من لجاجة، ولأنه علت رغوته، واشتد زبده، وصار يقذف بنا هنا وهناك، كأنه هو الموجود ولا موجود سواه،

والقلوب ف الحقيقة عامرة بالإيمان، مذعنة للحق، راغبة ف اتباعه وسماعه، تستأنس به إن قيل، وتستجيب له إن نودي به.

لقد رأينا أناساً يحاربون الإسلام باسم الواقع المستقر، ويذبون الحقائق باسم المصالح الموهومة، والأهواء المتبعة،

والشهوات المستحمة، فإذا بين الأمر الإسلام كما هو برموا به، وبقائله، وتململوا من سماعه والدعوة إليه، ولم يتحرجوا

من أن يقولوا ف الإسلام ما يشف مرض صدورهم وعم قلوبهم، ولم ين ثمة رادع يردعهم، ولا وازع يزعهم وقد صار

صوتهم المرفوع، وكلامهم المسموع، يتبادلون كلامهم ف نواديهم، وتطفح الصحف السيارة بصديدهم، والمجلات المستهينة

بل القيم الإنسانية مملوءة بدم الفضيلة الت انتهت حرماتها، واستبيحت محارمها، والصور الت تثير الغرائز الحيوانية

صارخة بدعايتها، والإذاعة المرئية تساند وتعاضد، حت ظن الناس بالفضيلة الظنون، وحسبوها اختفت من الوجود،

وحسبوا أن الإسلام قد صار نسياً منسياً، وما ه إلا غشاوة من فساد القول، وترهات الباطل.

5 ـ ولقد وجدنا بعض الذين يتسمون بسمة علماء المسلمين يدنون إليهم، ويدهنون ف القول معهم ويقربون ـ ف زعمهم ـ

الإسلام من واقعهم حاسبين أن ذلك نصر للإسلام، ودفع لعداوتهم، وظنوا لجاجتهم قوة، وزبدهم حقيقة، وأن النافع قد

* ثَالمالا هال رِبضكَ يذَلضِ كرالا ف ثمفَي النَّاس نْفَعا يا مماو فَاءج بذْهدُ فَيبا الزمفَا} :‐ ونسوا قوله ‐ تعال ،اختف

وءس مكَ لَهولَئا ا بِهفْتَدَو هعم ثْلَهما ويعمضِ جرالا ا فم منَّ لَها لَو وا لَهتَجِيبسي لَم الَّذِينو َنسالح هِمِبروا لابتَجاس لَّذِينل

الحسابِ وماواهم جهنَّم وبِىس المهاد} [الرعد: 17- 18].

مة الغالبة التحضيض الأهواء والشهوات، أو المادية المستح وإنهم إذ يفعلون ذلك التقريب ينزلون الإسلام من عليائه إل

انتشرت فرتها، وعمت دعوتها، وتقطعت الروابط الأدبية بسببها، وه الت نشرها اليهود واستجابت لهم أوروبا وأمريا:



وءس ملَهنَةُ واللَّع مكَ لَهولَئضِ ارالا دُونَ ففْسيو لوصنْ يا بِه هال رما اونَ مقْطَعيو هيثَاقدِ معب نم هدَ الهونَ عنْقُضي الَّذِينو}

الدَّارِ * اله يبسطُ الرِزْق لمن يشَاء ويقْدِر وفَرِحوا بِالحياة الدُّنْيا وما الحياةُ الدُّنْيا ف الاخرة ا متَاعٌ} [الرعد: 26-25].

ه عليه وسلم ‐ إلال ا جاء به محمد ‐ صلأنهم كلما نزلوا بالإسلام عم أولئك الذين يحملون شعار العلم الإسلام ونس

ما يريده الذين لا يهمهم أمره، أحل أو حرم، فوا عرى الإسلام عروة عروة، حت إذا أدمجوه ف تلك المدنية المادية لم يبق

منه شء، وإن بق فهو فانٍ ف غيره، قد سيطر عليه، ولم تن له المبادئ المقررة الحاكمة، وذلك لأن الإسلام كل لا يقبل

التجزئة، وتهدم جزء معه، يجعل البناء كله يتداع لبنة بعد لبنة، حت يون الباق ركاماً غير متماسك وقطعاً غير مترابطة،

إن التساهل ف ناحية من النواح يحسبه بعض الذين لا حريجة للدين ف قلوبهم أمراً هيناً ليناً، وهو عند اله عظيم، وهو

إنه ف القرون كلها، وهو قائم ثابت الدعائم لم يعره التغيير ولا التبديل، حت رسقوط بناء الإسلام الشامخ الذي عب يؤدي إل

ن فيه اتجاه إلف بتأويل فاسد، ولا بتقييد لم يرد به نص صريح، ولا قياس صحيح، ولم يحرب فيها، فلم يغُل العصور الت

المقصد العام الذي جاء به القرآن الريم.

6 ـ لقد فتح باب التأويل بعض الذين حملوا شعار الإسلام، ونفوسهم ممتلئة بغيره، وبعضهم انطفأ نوره ف قلوبهم، فذهبت

عنهم حمته، ولم تشرق بالإخلاص له ولم تشعر بجلاله، لأنه من عند ذي الجلال والإكرام، بل إن ألسنتهم تتلوى بظاهر

الألفاظ الت لم تجء بها تعاليمه مقدِّرة لمعانيها، متقربين لقائليها، مزدلفين إليهم بادعاء المعرفة لها، فإذا جاءوا إل ألفاظ

القرآن حاولوا التأويل، بل حاولوا تغيير المعان وتبديلها، لتوط أكنافها لما يقوله الماديون وتون لها خانعة خاضعة، وإذا

ما حل بهم الدليل، ووهن بين أيديهم قالوا: إن هذا الحم القرآن الصريح خاص بزمن الرسول، والشريعة تتغير بتغير الزمان

والمان؛ {كبرت كلمةً تَخْرج من افْواههِم انْ يقُولُونَ ا كذِبا} [الهف: 5].

إن الشريعة خالدة باقية إل يوم القيامة، وإذا تنزلنا فقلنا إنها قابلة للتغيير فمغيِرها هو منزلها، فل قانون من قوانين البشر

تغيره السلطة الت سنَّته، فهلا طبق هؤلاء الذين أصابت الآفة قلوبهم وعقولهم ومشاعرهم ـ ذلك المبدأ ـ عل شريعة القرآن،

وهو يطبق عل قوانين الإنسان.

ر الحريم، ويقال عنهم الأئمة المجتهدون، والعلماء المجددون، وأهل الفإن هؤلاء الذين ضلوا وأضلوا يحاطون بالت

المتطور إل آخر ما يقال عنهم ممن اتخذوهم سبيلا لهدم المبادئ الإسلامية، ويقولون عن الذين استمسوا بالقرآن وسنة

محمد ‐ صل اله عليه وسلم ‐، واعتصموا بحبل اله المتين، واعتبروه الحجة وشريعة الحق أنهم الجامدون الواقفون

حيث تسير القافلة، ويجودون عليهم بعبارات السخرية والاستهزاء، ويفتحون عليهم أفواههم بأرجاسها ف المجالس العامة

والخاصة، فهل يجوز لهؤلاء الذين استمسوا بالعروة الوثق أن يستوا، ويستينوا، ويقولوا لأنفسهم: النجاء، النجاء؟ لا، لا

الأنوف، ودون ذلك دق الأعناق، دون ذلك خرط القتاد، ودون ذلك جدع الأنوف، وحز الرقاب.

7 ـ إن أقص ما وصل إليه المفسدون أن يثيروا السخرية عل الذين يقولون الحق، ويدعون إليه، فهل تنقص السخرية من

أقدارهم عند من يرج الخير فيهم؟ وهل ينقص الاستهزاء من مانتهم عند أهل الفضل والاعتبار الذين يون كلامهم لسان

صدق ف الآخرين؟ هل يذكر أحد فضلا للذين يحركون السفهاء، وغلمان الصحافة، حت يقال إن لهم مقاماً يعلون به، حيث

تخفض السخرية من مقام دعاة الحق؟ إن الناس لا يعرفون عنهم شيئاً إلا وهم ف مناصب يتولونها، أو يتركونها، فأقدارهم

مشتقة من الخشب والأرائك، لا من المعان والحقائق، وإنا لا نسترسل ف القول عن بعض الذين يدفعون السفهاء للنيل من

الذين حملوا لواء الدفاع عن المبادئ، لا نسترسل ف ذلك لأننا نعف عن ذكر الذين لا يؤبه لهم، ولا مانة لهم إلا ما يتسلقون

به عل الأشجار الباسقة، ويرتعون فيما بين أيديهم، فإن أمسك الأمناء بأيديهم وما فيها لجؤوا إل الذين يتسلقون به ممن دون

الرؤساء، واله من ورائهم محيط.

ولنترك هذا النوع من الناس، ولنتجه إل رجال نحسب فيهم فضلا، ومع ذلك قيل عنهم أنهم يخوضون ف أهل الحق، وقيل



إن بعضهم ممن غذي السفهاء ببعض ما يتلمون، ونقول ف ذلك: {انْ نَظُن ا ظَنا وما نَحن بِمستَيقنين} [الجاثية: 32].

نخوض ف اثرت الأخبار فيما يتعلق بالموضوعات العلمية التن تا] [النَّجم: 28]. ولىشَي قالح نم غْني  نَّ الظَّناو}

بحارها مع الخائضين، وندرس مع الدارسين.

وإنا نقول من بعد أن صددنا غرضاً مقصوداً من السفهاء، ومن وراءهم، وقد قلنا من قبل أن كل سباب يوجه إلينا يتدحرج

‐ ون من عباد الرحمن الذين ارتضاهم، وقال ‐ سبحانه وتعالنعالنا، ونقول اليوم إننا نرجو أن ن مواط يصل إل حت

فيهم: {وعباد الرحمن الَّذِين يمشُونَ علَ الارضِ هونًا واذَا خَاطَبهم الجاهلُونَ قَالُوا سَما} [الفرقان: 63]. ونرجو أن نون

تَغنَب  ملَيع مَس مُالمعا مَلالُنَا ومعقَالُوا لَنَا او نْهوا عضرعا وا اللَّغْوعمذَا ساو} :‐ ه ‐ تعالممن ينطبق عليهم قول ال

الجاهلين} [القصص: 55].

اللهم ثبتنا عل قول الحق، والدعوة إليه: {ربنَا امنَّا بِما انْزلْت واتَّبعنَا الرسول فَاكتُبنَا مع الشَّاهدِين} [آل عمران: 53].

وصل اله عل سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم.

المصدر: رابطة العلماء السوريين، نقلا: مجلة لواء الإسلام، العدد السابع، السنة 1385هـ ‐ يونية 1965م.

المصادر:


