
راجت ف الفترة الأخيرة مقولة: "لا سياسة ف الدين ولا دين ف السياسة"، ودعا بعض المفرين والسياسيين إل اعتمادها

أساساً ف حياتنا الاجتماعية والسياسية، فما مبررات الدعوة إليها؟ ومن أين جاءتنا؟ وما تقويمنا لها عل ضوء تعاليم ديننا

الإسلام الحنيف؟

 

:السياسة" ثلاثة مبررات لدعوتهم تلك ه الدين ولا دين ف يطرح دعاة مقولة: "لا سياسة ف

‐ أولا: الدين يمثل ما هو مطلق وثابت، بينما تمثل السياسة ما هو نسب ومتغير.

‐ ثانياً: الدين يوحد ف حين أنّ السياسة تفرق.

‐ ثالثاً: السياسة تحركها المصالح الشخصية والفئوية وأنّ الدين يجب أن ينـزه عن ذلك.

أما المبرر الأول وهو قولهم: إنّ الدين يمثل ما هو مطلق وثابت، فيما تمثل السياسة ما هو نسب ومتغير، فهذا القول ليس

صحيحاً عل إطلاقه، بل الدين فيه جوانب تمثّل ما هو مطلق وثابت، وفيه جوانب تمثّل ما هو نسب ومتغير، وكذلك السياسة

فيها جوانب تمثّل ما هو مطلق وثابت، وفيها جوانب تمثّل ما هو نسب ومتغير، ويمن أن نوضح ذلك بأمثلة من المجالين:

الدين والسياسة.

هناك أمور ثابتة ف الدين لا تتغير من مثل: صفات اله ‐ سبحانه وتعال ‐ وأسمائه، وأحام الزواج والطلاق، والميراث،

والصلاة، والصيام... إلخ، وهناك أمور متغيرة ف الدين تنشأ بسبب التطورات ف الحياة الاقتصادية والاجتماعية والتربوية

والفنية... إلخ، وتحتاج إل أحام جديدة بالاستناد إل تلك الثابتة، وينظم ذلك علم أصول الفقه. وكذلك السياسة تعالج أموراً

ثابتة، مثل: الحفاظ عل الأمة، والتوحيد، والأخلاق، والأموال.... إلخ، وتعالج أمور متغيرة تختلف فيها وجهات النظر وتختلف

الأحام من وقت إل آخر من مثل: صورة العلاقات الدولية مع الدول، وأولويات البرنامج الاقتصادي، ومراحل بناء المنهاج

التربوي، وكيفية تدعيم أخلاق المجتمع.... إلخ.

أما المبرر الثان ف المقولة السابقة وهو قولهم: إنّ الدين يوحد وإنّ السياسة تفرق، فهذا مرهون بنوع السياسة، فالسياسة

الت تفرق ه السياسة المنفصلة عن المبادئ والقيم والأخلاق والمثل، أما السياسة المرتبطة بالمبادئ والقيم والأخلاق

والمثل والت تعتبر الدين الإسلام مرجعيتها فه توحد ولا تفرق كمثل الدين سواء بسواء.

قراءة ف مقولة : لا سياسة ف الدين ولا دين ف السياسة
الاتب : غازي التوبة

التاريخ : 4 يناير 2012 م

المشاهدات : 10358



أما المبرر الثالث وهو قولهم: إنّ السياسة تحركها المصالح الشخصية والفئوية وأنّ الدين يجب أن ينـزه عن ذلك، فهو

انعاس لمقولة مسيحية تميز بين النجس والمقدّس، فل ما هو دنيوي نجس وكل ما هو دين مقدّس، ف حين أنّ هذه

القسمة ليست مطروحة ف الحياة الإسلامية بل كل عمل دنيوي يؤديه المسلم؛ كالطعام والشراب والرياضة والنزهة.... إلخ،

يعتبره الشرع عبادة ويأخذ عليه أجراً إذا ذكر اله ف بدايته، أو إذا نوى فيه التقوي عل طاعة اله، ويدل عل ذلك الحديث

ه، أيأتقالوا: "يا رسول ال ،((ع أحدكم صدقةبِض ف)) :ه عليه وسلم‐ مخاطباً الصحابةال الذي قال فيه الرسول –صل

أحدنا شهوته ويون له فيها أجر"؟ قال: ((أرأيتم لو وضعها ف حرام أكان عليه فيها وزر؟ فذلك إن وضعها ف الحلال كان

له فيها أجر)). كذلك كانت السياسات الساعية إل تحقيق هذه المصالح والشهوات مشروعة ومقبولة ف نظر الشرع

.الإسلام

نيسة علفصل الدين عن الدولة بعد أن حجرت ال استقرت نهضتها عل لقد جاءت تلك المقولة من الحضارة الغربية الت

الحقائق العلمية، وأصدرت أحاماً جائرة عل العلماء، لن هذا لم يحدث ف تاريخنا، فليس هناك مؤسسات كهنوتية، وليس

هناك رجال دين، بل قامت الدولة عل الدين، وعضد الدين الدولة، وحث الإسلام المسلم عل الاهتمام بالشأن العام فقال:

ةما ر فقال {كنتم خيرعن المن القرآن الأمة لأنها تأمر بالمعروف وتنه ((من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم))، وزك

المباشرة للأمر بالمعروف والنه رِ}[آل عمران: 110]، وأحد المعانْنالم نَ عنورونَ بالمعروفِ وتَنْهمللناسِ تا تخْرِجا

عن المنر هو توجيه جانب من وع المسلم للواقع المحيط به والاجتهاد ف تطهيره ومعالجته والارتقاء به، لذلك جاء تصوير

الرسول –صل اله عليه وسلم‐ المسلمين بالجسد الواحد الذي تظهر عليه أعراض المرض ف حالة إصابة عضو منه،

له سائر الأعضاء بالحم منه عضو تداع توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد، إذا اشت قال: ((مثل المسلمين ف

والسهر)). وهذه دعوة واضحة وصريحة من الرسول –صل اله عليه وسلم‐ إل المسلم ليس للاهتمام بشؤون إخوانه

المسلمين الآخرين فحسب، بل لاتخاذ الأساليب الت تؤدي إل إزالة أسباب الشوى عن إخوانه الآخرين، وهل يون ذلك إلا

بالعمل السياس والتعاط مع السياسة والاختبار بين السياسات والترجيح بين السياسيين؟ لا أظن إلا ذلك.

المصدر: رابطة العلماء السوريين

المصادر:


