
1- ظروف تأليف التاب:

مؤلف هذا التاب شخصية مصرية كان لها حضور ف الساحة السياسية والأدبية ف الفترة الملية وفترة الاحتلال

ثورة 1952م وتأسيس الجمهورية، وقد مر المؤلف بتحولات وتنقلات، وتوزعت كتبه ومقالاته الت الانجليزي لمصر، ثم ف

خلّفَها عل تلك المراحل.

يقول ف عرض تلك المراحل صديقه الأستاذ أبو الحسن الندوي الهندي مخبرا بما حدّث المؤلف به ف مجلس جمع بينهما

ف القاهرة سنة 1951م: (وذكر الأستاذ مراحل حياته، وكيف وصل إل العقيدة الإسلامية أو الإيمان بالإسلام من جديد،

،القاهرة فانقطعت كل صلة بينه وبين نشأته الأول بيته، ثم انتقل إل الريف وف تقاليد الإسلام ف وذكر كيف نشأ عل

الحدود، ثم أقبل عل أقص الحقائق الدينية إل بمرحلة الارتياب ف وتبخرت ثقافته الدينية الضئيلة، وعقيدته الإسلامية، ومر

مطالعة القرآن لدوافع أدبية، ثم أثر فيه القرآن وتدرج به إل الإيمان، وكيف أثّرت فيه كتب السيرة)[2].

ثم إن المؤلف اتصل بجماعة الإخوان المسلمين القائمة ف مصر سنة 1953م، وقد كانت له انتماءات سياسية ف المراحل

السابقة من حياته، فان عضوا ف حزب الوفد المصري الذي أسسه سعد زغلول ما يزيد عل سبعة عشر عاما، وتركه سنة

1942م، ثم انضم لحزب السعديين، وبق فيه إل سنة 1945م[3].

وهذه المرحلة الأخيرة الت انضم فيها المؤلف لجماعة الإخوان المسلمين كانت قد توترت فيها علاقتهم بجمال عبد الناصر،

منذ سنة 1954م وحت المرة الأول بعد قيام ثورة 1952م، وعندما بدأ عبد الناصر بالبطش بالجماعة اعتقل سيد قطب ف

سنة 1964م، وبعد خروجه من السجن تول قيادة التنظيم الإخوان الجديد الذي انشأ بعد حل جمال عبد الناصر لجماعة

الإخوان، واعتقل عل أثر ذلك مرةً أخرى سنة 1965م، ثم قُتل شنقًا بحم قضائ وضع سنة 1966م.

والتاب الذي بين أيدينا هو من التب الت ألفها سيد ف هذه المرحلة من حياته، أي بعد انضمامه لجماعة الإخوان

المسلمين، وكان ذلك ف حبسته الأول، ويذكر العارفون بالمؤلف أنه حصل له ف تلك الحبسة تغيير ف فره وآرائه، وأن

ه تعالالطريق» لسيد قطب رحمه ال مراجعة كتاب «معالم ف
الاتب : محمد براء ياسين

التاريخ : 19 فبراير 2017 م

المشاهدات : 19660



ما كتبه المؤلف بعد هذا التغيير الأخير، الذي سبقته عدة تنقلات، يمثل الفر النهائ للمؤلف، والذي مات وهو راضٍ عنه.

يقول الدكتور يوسف القرضاوي : (حدثن الأخ د. محمد المهدي البدري أن أحد الإخوة المقربين من سيد قطب ‐وكان معه

معتقلا ف محنة 1965م‐ أخبره أن الأستاذ سيد قطب عليه رحمة اله، قال له: إن الذي يمثل فري هو كتب الأخيرة:

«المعالم»، والأجزاء الأخيرة من «الظلال»، والطبعة الثانية من الأجزاء الأول، و«خصائص التصور الإسلام ومقوماته»،

و«الإسلام ومشلات الحضارة»، ونحوها مما صدر له وهو ف السجن، أما كتبه القديمة فهو لا يتبناها، فه تمثل تاريخًا لا

أكثر.

فقال له هذا الأخ من تلاميذه: إذن أنت كالشافع لك مذهبان: قديم وجديد، والذي تتمسك به هو الجديد لا القديم من مذهبك.

قال سيد رحمه اله: نعم، غيرت كما غير الشافع رض اله عنه. ولن الشافع غير ف الفروع، وأنا غيرت ف الأصول!).

يقول القرضاوي: (فالرجل يعرف مدى التغيير الذي حدث ف فره، فهو تغيير أصول أو استراتيج كما يقولون اليوم)[4].

ويقول أحمد عبد المجيد: (حدث تغيير ف أفار سيد قطب، فعندما كان ف مستشف ليمان طرة، طلب من أسرته كتب

ضرورة التركيز عل أمور كانت غائبة عنه، خاصة ف المودودي، فبدأ يتنبه إل الشهيد حسن البنا، والأستاذ أبو الأعل

موضوع العقيدة، ثم بدأ يطلب كتب ابن تيمية وابن القيم، وبدأ التغير ف تفيره وكتاباته، وظهر ذلك جليا ف الطبعة الثانية

مــن «الظلال»، بــدءا مــن الجــزء (13) والأجــزاء الأخيــرة، وكتــاب «خصــائص التصــور الإسلامــ»، و«مقومــات التصــور

الإسلام» و«معالم ف الطريق»)[5].

وف بيان ظروف كتابة هذا التاب تقول زينب الغزال بعد أن ذكرت استشارتها للمؤلف بواسطة أخته ف فترة سجنه حول

التب الت ينصح بقراءتها: (وأعطتن ملزمةً من كتاب قالت: إن سيد يعده للطبع، واسمه «معالم ف الطريق»، وأن سيد

قطب قد ألفه ف السجن، وقالت ل شقيقته: إذا فرغتم من قراءة هذه الصفحات سآتيم بغيرها .

وعلمت أن المرشد – حسن الهضيب ‐ اطلع عل ملازم هذا التاب، وصرح للشهيد سيد قطب بطبعه، وحين سألته قال

ل: عل بركة اله، إن هذا التاب حصر أمل كله ف سيد، ربنا يحفظه، لقد قرأته وأعدت قراءته، إن سيد قطب هو الأمل

المرتج للدعوة الآن إن شاء اله.

حجرة بيت المرشد حت ف تاب فقرأتها، فقد كانت عنده لأخذ الإذن بطبعها، وقد حبست نفسالمرشد ملازم ال وأعطان

فرغت من قراءة «معالم ف الطريق»)[6].

وكلام زينب الغزال يدل عل أن التاب الّف ف السجن، وأنه كان متداو قبل طباعته بين أفراد من جماعة الإخوان، وأن

المرشد العام لجماعة الإخوان المسلمين ف ذلك الوقت كان قد اطلع عليه وأثن عليه قبل نشره.

والسؤال عن تأثير الحبس والتعذيب عل آراء المؤلف الت أبداها ف التاب سؤال مطروح لدى المتابعين والمهتمين[7].

تبة وهبة، أي قبل إعدام المؤلف بسنتين، وهو آخر ما طبع للمؤلف فتاب سنة 1964م عن ملل وقد نُشرت الطبعة الأول

حياته.

وقد كتب أحد الناصريين يقول: (عندما طبع كتاب معالم ف الطريق لأول مرة كان هناك اعتراض عل طبعه، بل إنه منع،

وعندما قرأ عبد الناصر مسودته اتصل بالمسؤولين مؤكدًا أنه لا مانع من نشره)[8].

وقد أعيد طبع التاب بعد صدوره خمس مرات خلال ستة أشهر، إلا أنه صودر مرة أخرى[9].

2- غاية التاب:

ذلك من تقرير أن البشرية اليوم تقف عل مقدمته، وينطلق ف تاب تمام الإيضاح فيوضح المؤلف غايته من تأليف ال

الهاوية، وأنها تحتاج للإسلام ليقودها من جديد، وأنه لتحقيق ذلك لا بد من إعادة وجود الأمة الإسلامية، فهو يرى أن

المجتمعات المعاصرة مجتمعات جاهلية بأسرها، ولإعادة وجود الأمة لا بدَّ من عملية بعث وإحياء تقوم بها ما أسمها



الطليعة، وهذه الطليعة لها احتياجات فرية يسميها المؤلف معالم ف الطريق. فهو إذًا كتب كتابه لتلبية هذه الاحتياجات

لهذه الطليعة. يقول المؤلف ف وصف هذه الاحتياجات: (ولابد لهذه الطليعة الت تعزم هذه العزمة من «معالم ف الطريق»

معالم تعرف منها طبيعة دورها ، وحقيقة وظيفتها ، وصلب غايتها، ونقطة البدء ف الرحلة الطويلة، كما تعرف منها طبيعة

موقفها من الجاهلية الضاربة الأطناب ف الأرض جميعا، أين تلتق مع الناس وأين تفترق؟ ما خصائصها ه وما خصائص

الجاهلية من حولها ؟ كيف تخاطب أهل هذه الجاهلية بلغة الإسلام وفيم تخاطبها ؟ ثم تعرف من أين تتلق – ف هذا كله –

وكيف تتلق ؟). (ص12).

وقد تون عبارة: (كيف نواجه الجاهلية؟) ه الت تدور حولها جل معان التاب.

والطليعة الت يخاطبها المؤلف يبدو أنه لا يراها قائمة ف عالم الناس وقت تأليف التاب، وهو يصفها بـ(الطليعة المرجوة

المرتقبة).

يقول الدكتور جعفر شيخ إدريس: (إن الاتب يدعو إل حركة جديدة، حيث يسم الذين يبدؤونها بالطليعة، مع أنه كان حين

كتب هذا التاب منتميا فعً إل جماعة الإخوان المسلمين، وكان معه ف السجن آلاف من أعضاء هذه الجماعة الت كان

رئيسا لتحرير جريدتها، والت طالما كان يتحدث عن أهميتها وفضائلها ومنجزاتها.

يذكر الاتب عليه رحمة اله ف كلماته الأخيرة الت كانت تنشرها جريدة المسلمون اللندنية: أنه عمل لتوين جماعة تون

امتدادا لجماعة الإخوان المسلمين الت حلها عبد الناصر وسجن أعضاءها، ولن لماذا اعتبر الجماعة قد انتهت بقرار

الحل؟ وإذا كان قد انتهت تنظيما فإن أفرادها ما زالوا موجودين، فلماذا الدعوة إل حركة جديدة كل الجدة؟!

أظن أن تفسير هذا الأمر المستغرب موجود ف قضية المنهج، أظن أن سيداً كان يرى أن الجماعة الوحيدة الت يمن أن

تعيد بعث الأمة الإسلامية ه الجماعة الت تتبع المنهج الذي ذكره، وإذا كان هذا المنهج يريد منها ويمنها أن تون كجيل

الصحابة؛ فإنها تون فعلا جماعة جديدة لا تماثلها جماعة الإخوان المسلمين، ولا أي جماعة ف تاريخ الإسلام بعد جماعة

الصحابة رضوان اله عليهم)[10].

3- موضوع التاب:

شطر منه النظر ف تاب فقصدها المؤلف: (كيف نواجه الجاهلية؟)؛ فإنه جعل موضوع ال سبيل تحقيق تلك الغاية الت ف

بعض الظواهر التاريخية الت وقعت زمن النب صل اله عليه وسلم والصحابة، ليحدد منها كيفية تعامل النب صل اله

عليه وسلم مع الجاهلية، وإنشائه المجتمع الإسلام، كما نظر ف فصل منه ف قصة من القصص القرآن ه قصة أصحاب

الأخدود، ويبدي بعض التأملات من خلال النظر ف ما يسميه (طبيعة هذا الدين).

ما يستنتجه من النظر ف كتابه النصائح والتوجيهات لمن يسميهم أصحاب الدعوة الإسلامية بناء عل ويقدم المؤلف ف

دعوة النب صل اله عليه وسلم للناس، أو النظر ف ما يسميه (طبيعة هذا الدين).

ف رر لفظ الجاهلية والجاهلوقد ت) تاب جملة من المفاهيم كمفهوم الجاهلية والمجتمع الجاهلال ويقرر المؤلف ف

التاب أكثر من ستين مرة)، والمجتمع الإسلام، ومفهوم الحاكمية، والحضارة، واستعلاء الإيمان.

4- طريقة المؤلف ف التاب وموارده:

قسم المؤلف كتابه إل اثن عشر فصً، ووضع عنوانًا لل فصل، وأربعة من هذه الفصول أخذها من كتابه «ف ظلال

القرآن» مع التعديل، وذكر أن هذه الفصول ه المجموعة الأول من المعالم. لنه قتل بعد مدة قليلة ولم يصدر له غيرها.

يقول المؤلف ف المقدمة ف وصف فصول كتابه: (منها أربعة فصول مستخرجة من كتاب «ف ظلال القرآن» مع تعديلات

وإضافات مناسبة لموضوع كتاب «المعالم»، ومنها ثمانية فصول ‐ غير هذه التقدمة ‐ متوبة ف فترات حسبما أوحت به

اللفتات المتوالية إل المنهج الربان المتمثل ف القرآن الريم، وكلها بجمعها ‐ عل تفرقها ‐ أنها معالم ف الطريق، كما



هو الشأن ف معالم كل طريق ! وه ف مجموعها تمثل المجموعة الأول من هذه المعالم، والت أرجو أن تتبعها مجموعة

أخرى أو مجموعات ، كلما هدان اله إل معالم هذا الطريق!). (ص13).

والمؤلف يستعمل أسلوب التأمل والاستنتاج أحيانًا ف إيضاح ما يقصد إيضاحه من أفار، ثم يستعمل أسلوب التوجيه

والأمر ف خطابه لمن يسميهم أصحاب الدعوة الإسلامية إذا أراد إيضاح معلم من معالم الطريق لهم.

أما موارد التاب، فيذكر أبو الحسن الندوي تأثر المؤلف بأب الأعل المودودي وإعجابه ف ما قرره بخصوص معن العبادة

والإله، وهذا تأثر محوري ف التاب، إذ هو مبن عل تصور محدد لمعن الإلوهية والعبودية.

يقول الندوي: (وقد اعجِب الاتب الإسلام البير الأستاذ سيد قطب الشهيد، وهو صديق المؤلف العزيز، إعجابا شديدًا

بتاب الأستاذ المودودي «المصطلحات الأربعة ف القرآن» ووافقه كل الموافقة ف الآراء والأفار الت يتضمنُها، وقد جعل

الحاكمية أخص خصائص الألوهية، وكتاباته تقلل من شناعة عبادة الأصنام والأوثان وعبادة غير اله ف الجاهلية؛ لأنه

يعتبرها صورة ساذجة بدائية للجاهلية الأول)[11]. ثم نقل نصوصا من هذا التاب.

وقد عزا المؤلف ف موضع واحد إل أحد كتب المودودي صراحةً. (ص53).

أما المودودي نفسه فقد اطلع عل التاب بعد صدوره وقال ف وصفه: (إن ما ورد ف كتاب «معالم ف الطريق» هو نفس

ما أراه، بل كأنن الذي كتبته، فقد عبر عن أفاري بدقّة)[12].

وليس ف التاب نقول من كلام العلماء سوى نقل واحد عن ابن القيم من كتابه «زاد المعاد» ف بيان مراحل تشريع

الجهاد.

وف التاب مادة نقدية قليلة لتصورات بعض الإسلاميين ف العصر الحاضر، كنقده لمن يسميهم المهزومين أمام ضغط

العصر الحاضر والاستشراق الماكر، وهم الذين يفسرون الجهاد عل أنه دفاع فقط، وهذا الاتجاه يمثله محمد عبده

ومدرسته[13]، وانتقد من يشبه أنظمة الإسلام بالأنظمة الجاهلية كمن يقول (اشتراكية الإسلام)، (وديمقراطية الإسلام).

5 ‐ عرض إجمال لفصول التاب:

الفصل الأول من التاب تحدّث فيه المؤلف عن ظاهرة تاريخية أسماها (الجيل القرآن الفريد) ويقصد بها: تفرد جيل

الصحابة رض اله عنهم ف تاريخ الإسلام وتاريخ البشرية وعدم تراره، يقول: (لقد خرجت هذه الدعوة جيلا من الناس ‐

جيل الصحابة رضوان اله عليهم جيلا مميزا ف تاريخ الإسلام كله وف تاريخ البشرية جميعه، ثم لم ‐ تعد تخرج هذا الطراز

مرة أخرى). (ص14).

ويحلل المؤلف هذه الظاهرة بقصد الاستفادة من ذلك ف تحقيق غاية التاب وه إيضاح ما يسميه معالم الطريق، ويبيِن

أو أن سببها لا يرجع إل غياب شخص النب صل اله عليه وسلم، وإنما إل عدة أسباب:

السبب الأول: اختلاف النبع الذي كان يستق منه جيل الصحابة عن الأجيال التالية، (كان النبع الأول الذي استق منه ذلك

الجيل هو القرآن؛ القرآن وحده، فما كان حديث رسول اله صل اله عليه وسلم وهديه إلا أثرا من آثار ذلك النبع). (ص15).

يقول: (اختلطت الينابيع؛ صبت ف النبع الذي استقت منه الأجيال التالية فلسفة الإغريق ومنطقهم، وأساطير الفرس

وتصوراتهم، وإسرائيليات اليهود ولاهوت النصارى، وغير ذلك من رواسب الحضارات والثقافات، واختلط هذا كله بتفسير

القرآن الريم، وعلم اللام، كما اختلط بالفقه والأصول أيضا، وتخرج عل ذلك النبع المشوب سائر الأجيال بعد ذلك الجيل،

فلم يترر ذلك الجيل أبدًا). (ص17).

والسبب الثان الذي يذكره المؤلف: هو ما يسميه اختلاف منهج التلق، ويشرح ذلك بقوله: (إن منهج التلق للتنفيذ والعمل

هو الذي صنع الجيل الأول، ومنهج التلق للدراسة والمتاع هو الذي خرج الأجيال الت تليه، وما من شك أن هذا العامل

الثان كان عاملا أساسيا كذلك ف اختلاف الأجيال كلها عن ذلك الجيل المميز الفريد). (ص19).



والسبب الثالث: هو ما سماه ممارسة الرجل من الجيل الأول للعزلة الشعورية بينه وبين المجتمع الجاهل، والتخلص من

ضغوط التصور الجاهل وأعرافه وروابطه.

وبعد أن حدد المؤلف أسباب انفراد الجيل الأول وتميزه، صار إل المقصود من الفصل، وهو إيضاح معلم من معالم

الطريق الت ينبغ لأصحاب الدعوة الإسلامية أن يلتزموها، وهو أنهم يحتاجون إل تحقيق تلك الأوصاف الت امتاز بها ذلك

الجيل، لأنه بدون تحقيق تلك الأسباب لن ينشأ جيل كجيل الصحابة، وضرورة نشأة جيل كجيل الصحابة يرجعها المؤلف إل

كون الحالة الت يعيشها المسلمون اليوم كالحالة الت نشأ فيها الجيل الأول، وه الجاهلية.

وبعد إدراك مقصود المؤلف من هذا الفصل، يمن أن يقال: إن ظاهرة انفراد جيل الصحابة الت يحللها المؤلف يبحث فيها

ف تحليل الانفراد من جهة محددة: ه انفراد ذلك الجيل ف قدرته عل مغالبة الجاهلية وإزالتها، ولا يبحث المؤلف ف انفراد

جيل الصحابة من جهات أخرى لا تتصل بهذه الجهة، ذلك أن الإشالية الحقيقية الت يبحث فيها المؤلف ه كيفية تغيير ما

يسميه بالجاهلية ف هذا العصر، ولذا قال ف سياق كلامه ف كيفية تحقيق الأوصاف الت امتاز بها الصحابة: (إن مهمتنا

الأول ه تغيير واقع هذا المجتمع، مهمتنا ه تغيير هذا الواقع الجاهل من أساسه، هذا الواقع الذي يصطدم اصطداما

أساسيا بالمنهج الإسلام، وبالتصور الإسلام، والذي يحرمنا بالقهر والضغط أن نعيش كما يريد لنا المنهج الإله أن

نعيش). (ص22).

حديث القرآن ف تحدّث فيه المؤلف عن ظاهرة أخرى، وه (طبيعة المنهج القرآن) تاب بعنوانمن ال والفصل الثان

الفترة المية عن قضية العقيدة، وبدؤه بها، ويركز المؤلف عل جهة الخصوص عل حديث القرآن عن قضية الألوهية

والعبودية.

ويحلل المؤلف هذه الظاهرة بأن المجتمع لا يون مؤهلا لحمل الأمانة البرى وه أمانة العقيدة وأمانة السلطان الذي يقام

به شرع اله إلا بالبدء من الدعوة إل العقيدة، يقول: (وما كان هذا المنهج المبارك ليخلص له، لو أن الدعوة بدأت خطواتها

الأول دعوة قومية، أو دعوة اجتماعية، أو دعوة أخلاقية، أو رفعت أي شعار جانب شعارها الواحد: (لا اله إلا اله)).

(ص35).

ويتحدث المؤلف عن ظاهرة أخرى ف هذا الفصل، وه ظاهرة عدم التطرق ف القرآن الم ال تفصيلات النظام الذي

يقوم عل قضية الاعتقاد، والشرائع الت تنظم المعاملات فيها، ويرجع ذلك إل أسباب تتعلق بطبيعة هذا الدين – بحسب

تعبيره‐، الأول: إنه دين يقوم كله عل القاعدة الألوهية الواحدة، كل تنظيماته وكل تشريعاته تنبثق من هذا الأصل البير،

الإيمان، وبمثل هذا الاستسلام تلقت النفوس‐ فيما بعد‐ تنظيمات الإسلام وتشريعاته بالرض فالاستسلام ابتداء هو مقتض

والقبول، لا تعترض عل شء منه فور صدوره إليها، ولا تتلأ ف تنفيذه بمجرد تلقيها له، وهذا أبطلت الخمر، وابطل الربا،

وابطل الميسر، وأبطلت العادات الجاهلية كلها). (ص37-36).

م الحياة فجاد، جاء ليح حرك ا يقول فيه: ( إن هذا الدين منهج عملالمتعلق بطبيعة هذا الدين أيض والسبب الثان

واقعها، ويواجه هذا الواقع ليقض فيه بأمره؛ يقره، أو يعدله، أو يغيره من أساسه، ومن ثم فهو لا يشرع إلا لحالات واقعة

فعلا، ف مجتمع يعترف ابتداء بحاكمية اله وحده..

إنه ليس(نظرية) تتعامل مع(الفروض)!، انه(منهج)، يتعامل مع (الواقع)! فلا بدَّ أولا أن يقوم المجتمع المسلم الذي يقر عقيدة:

أن لا اله إلا اله، وأن الحاكمية ليست إلا له، ويرفض أن يقر بالحاكمية لأحد من دون اله، ويرفض شرعية أي وضع لا

يقوم عل هذه القاعدة، إنه لا يفترض المشلات ليفترض لها حلولا، إنما يواجه الواقع حين يون واقع مجتمع مسلم

مستسلم لشريعة اله رافض لشريعة سواه بحجمه وشله وملابساته وظروفه، ليشرع له، وفق حجمه وشله وملابساته

وظروفه). (ص39-38).



وبعد أن فَسر المؤلف هذه الظاهرة؛ استنتج منها معلما آخر من معالم الطريق الذي ينبغ لأصحاب الدعوة الإسلامية أن

يلتزموها، فقال: (ينبغ أن يون مفهوماً لأصحاب الدعوة الإسلامية أنهم حين يدعون الناس لإعادة إنشاء هذا الدين، يجب أن

يدعوهم أولا إل اعتناق العقيدة‐ حت لو كانوا يدعون أنفسهم مسلمين، وتشهد لهم شهادات الميلاد بأنهم مسلمون!‐ يجب

أن يعلموهم أن الإسلام هو(أو) إقرار عقيدة(لا إله إلا اله)‐ بعدلها الحقيق، وهو رد الحاكمية له ف أمرهم كله، وطرد

المعتدين عل سلطان اله بادعاء هذا الحق لأنفسهم، إقرارها ف ضمائرهم وشعائرهم، وإقرارها ف أوضاعهم وواقعهم..

ولتن هذه القضية ه أساس دعوة الناس إل الإسلام، كانت ه أساس دعوتهم إل الإسلام أول مرة). (ص40).

ويقول: (ومن واجب أصحاب الدعوة الإسلامية أن يرفضوا السخرية الهازلة ف ما يسم (تطوير الفقه الإسلام) ف مجتمع

لا يعلن خضوعه لشريعة اله ورفضه لل شريعة سواها، من واجبهم أن يرفضوا هذه التلهية عن العمل الجاد .. التلهية

باستنبات البذور ف الهواء .. وأن يرفضوا هذه الخدعة الخبيثة!). (ص51-50).

ويتحدث المؤلف ف هذا الفصل عن قضية أخرى؛ وه الطريقة القرآنية ف معالجة قضية العقيدة ف الفترة المية؛ يقول:

(كان القرآن، وهو يبن العقيدة ف ضمائر الجماعة المسلمة، يخوض بهذه الجماعة المسلمة معركة ضخمة مع الجاهلية من

حولها، كما يخوض بها معركة ضخمة مع رواسب الجاهلية ف ضميرها ه وأخلاقها وواقعها.. ومن هذه الملابسات ظهر

بناء العقيدة لا ف صورة (نظرية) وف صورة (لاهوت)، ولا ف صورة (جدل كلام) .. ولن ف صورة تجمع عضوي حيوي

تصورها الاعتقادي، وف الجماعة المسلمة ذاتها، وكان نمو الجماعة المسلمة ف مباشر للحياة، ممثل ف وين تنظيموت

سلوكها الواقع وفق هذا التصور، وف دربتها عل مواجهة الجاهلية كمنظمة محاربة لها..). (ص43).

ثم يذكر معلما من معالم الطريق ينبغ أن يلتزم به أصحاب الدعوة الإسلامية فيقول: (وإنه لمن الضروري لأصحاب الدعوة

نّاه. ذلك ليعلموا أن مرحلة بناء العقيدة التهذا النحو الذي بي الحركة عل الإسلامية أن يدركوا طبيعة هذا الدين ومنهجه ف

طالت ف العهد الم عل هذا النحو، لم تن منعزلة عن مرحلة التوين العمل للحركة الإسلامية، والبناء الواقع للجماعة

المسلمة، لم تن مرحلة تلقّ (النظرية) ودراستها! ولنها كانت مرحلة البناء القاعدي للعقيدة وللجماعة وللحركة وللوجود

الفعل معا، وهذا ينبغ أن تون كلما أريد إعادة هذا البناء مرة أخرى.

ح واقع نَام تحب أن تتمثل ف تحويل العقيدة الإسلامية الحية الت ا، فيجب أن ندرك خطأ المحاولة وخطرها مع ..

متحرك، وف تجمع عضوي حرك؛ تحويلها عن طبيعتها هذه إل (نظرية) للدراسة والمعرفة الثقافية، لمجرد أننا نريد أن

نواجه النظريات البشرية الهزيلة بـ (نظرية إسلامية)). (ص45-43).

والفصل الثالث من التاب بعنوان (نشأة المجتمع الإسلام وخصائصه)، يتحدث فيه عن كيفية إنشاء النب صل اله عليه

وسلم المجتمع الإسلام، ومواجهته الجاهلية ف وقته.

ه عليه وسلم للجاهلية كانت بـ(بإخراج العباد من سلطان العباد فال صل أمرين: الأول: أن مواجهة النب ويبين أو

حــاكميتهم وشرائعهــم وقيمهــم وتقاليــدهم، إلــ ســلطان الــه وحــاكميته وشريعتــه وحــده فــ كــل شــؤون الحيــاة).

الثان: أن الجاهلية الت واجهها النب صل له عليه وسلم : (لم تن ممثلة ف (نظرية) مجردة. بل ربما (ص53-52). 

أحياناً لم تن لها (نظرية) عل الإطلاق! إنما كانت متمثلة دائما ف تجمع حرك. متمثلة ف مجتمع، خاضع لقيادة هذا

المجتمع، وخاضع لتصوراته وقيمه ومفاهيمه ومشاعره وتقاليده وعاداته. هو مجتمع عضوي بين أفراده ذلك التفاعل

امل والتناسق والولاء والتعاون العضوي، الذي يجعل هذا المجتمع يتحرك ـ بإرادة واعية او غير واعية ـ للمحافظة علوالت

وجوده، والدفاع عن كيانه والقضاء عل عناصر الخطر الت تهدد ذلك الوجود وهذا اليان ف اية صورة من صور التهديد).

(ص54).

ثم يبن عل هذا أن مواجهة النب صل اله عليه وسلم للجاهلية لم تن بنظرية مجردة، وإنما بتجمع حرك عضوي، لتون



مافئة للجاهلية القائمة فعلا والمتمثلة ف تجمع حرك عضوي، يقول: (لم ين بد أن تتمثل القاعدة النظرية للإسلام (أي

،آخر غير التجمع الجاهل ن بد أن ينشأ تجمع عضوي حركلم ي ..منذ اللحظة الأول ع عضوي حركتَجم العقيدة) ف

منفصل ومستقل عن التجمع العضوي الحرك الجاهل الذي يستهدف الإسلام إلغاءه، وان يون محور التجمع الجديد هو

القيادة الجديدة المتمثلة ف رسول اله صل اله عيه وسلم). (ص56).

ه عليه وسلم للمجتمع الإسلامال صل كيفية إنشاء النب والمعلم من معالم الطريق الذي يستنتجه المؤلف من نظره ف

ومواجهته للجاهلية أنه: (هذا يمن أن يوجد الإسلام مرة اخرى، ولا سبيل لإعادة إنشائه ف المجتمع الجاهل ف أي زمان

وف أي مان بغير الفقه الضروري لطبيعة نشأته العضوية الحركية). (ص57).

والفصل الرابع من التاب بعنوان (الجهاد ف سبيل اله)، وهو أطول فصول التاب، يجعل فيه المؤلف ما ذكره ف الفصل

السابق من أن طبيعة الجاهلية أنها تجمع عضوي يواجه بتجمع عضوي وليس بنظرية= يجعله مفسرا لمقصود الجهاد وغايته

وأهدافه ف الإسلام.

يقول: (تواجه الحركة الإسلامية هذا الواقع كله بما يافئه . . تواجهه بالدعوة والبيان لتصحيح المعتقدات والتصورات،

وتواجهه بالقوة والجهاد لإزالة الأنظمة والسلطات القائمة عليها ، تلك الت تحول بين جمهرة الناس وبين التصحيح بالبيان

للمعتقدات والتصورات) (ص64). (وإذا كان البيان يواجه العقائد والتصورات، فإن الحركة تواجه العقبات المادية الأخرى

‐ وف مقدمتها السلطان السياس القائم عل العوامل الاعتقادية والتصورية والعنصرية والطبقية والاجتماعية والاقتصادية

المعقدة المتشابة ‐ وهما معا ‐ البيان والحركة ‐ يواجهان الواقع البشري بجملته بوسائل مافئة لل موناته). (ص69).

ثم يقرر بناء عل ذلك غاية الجهاد ف الإسلام فيقول: (إن الإسلام إعلان عام لتحرير الإنسان من العبودية للعباد، فهو يهدف

ابتداء إل إزالة الأنظمة والحومات الت تقوم عل أساس حاكمية البشر للبشر وعبودية الإنسان للإنسان، ثم يطلق الأفراد

بعد ذلك أحرارا ‐ بالفعل ‐ ف اختيار العقيدة الت يريدونها بمحض اختيارهم ‐ بعد رفع الضغط السياس عنهم ، وبعد

البيان المنير لأرواحهم وعقولهم ‐، ولن هذه التجربة ليس معناها أن يجعلوا إلههم هواهم، وأن يختاروا بأنفسهم أن يونوا

عبيدا للعباد! وأن يتخذوا بعضهم بعضا أربابا من دون اله ! إن النظام الذي يحم البشر ف الأرض يجب أن تون قاعدتُه

العبودية له وحده، وذلك بتلق الشرائع منه وحده، ثم ليعتنق كل فرد ‐ ف ظل هذا النظام العام ‐ ما يعتنقه من عقيدة !

وبهذا يون الدين كله له، أي تون الدينونة والخضوع والاتباع والعبودية كلها له). (ص71).

ويقول: (إن المعسرات المعادية للإسلام قد يجء عليها زمانٌ تؤثر فيه ألا تهاجم الإسلام، إذا تركها الإسلام تزاول عبودية

البشر للبشر داخل حدودها الإقليمية، ورض أن يدعها وشأنها ولم يمد إليها دعوته وإعلانه التحريري العام! ولن الإسلام لا

يهادنها، إلا أن تعلن استسلامها لسلطانه ف صورة أداء الجزية، ضمانًا لفتح ابوابها لدعوته بلا عوائق مادية من السلطات

القائمة فيها). (ص87).

وقد انطلق المؤلف ف هذا الفصل كسائر الفصول السابقة من نظره ف سيرة النب صل اله عليه وسلم، وأورد ف هذا

الفصل كلاما لابن القيم من كتابه زاد المعاد يذكر فيه مراحل تشريع الجهاد.

يهم المهزومين أمام ضغط الواقع الحاضر، وأمام الهجوم الاستشراقسمهذا الفصل مجادلةَ من ي وجعل المؤلف همه ف

الماكر[14] = ف موقفهم من تفسير الجهاد تفسيرا دفاعيا.

يقول: (الشأن الدائم أن لا يتعايش الحق والباطل ف هذه الأرض، وأنه مت قام الإسلام بإعلانه العام لإقامة ربوبية اله

للعالمين، وتحرير الإنسان من العبودية للعباد، رماه المغتصبون لسلطان اله ف الأرض ولم يسالموه قط، وانطلق هو كذلك

يدمر عليهم ليخرج الناس من سلطانهم ويدفع عن الإنسان ف الأرض ذلك السلطان الغاصب، حالة دائمة لا يقف معها

الانطلاق الجهادي التحريري حت يون الدين كله له). (ص76).



وثمة أمر تجدر الإشارة إليه ف ما يتعلق بهذا الفصل[15]: وهو أن سيد قطب ينظر إل الحالة المعاصرة عل أنها جاهلية

كالجاهلية الت عاش فيها الصحابة، ووضع هذا التاب لذكر معالم ف الطريق لمن يسميهم أصحاب الدعوة الإسلامية

ينبغ أن يلتزموا بها لمواجهة هذه الجاهلية وإعادة إنشاء المجتمع الإسلام، إلا أنه لما تعامل مع قضية الجهاد ف هذا

يا التاب، وأورد نص كلام ابن القيم الذي لخّص فيه هدي النب صل اله عليه وسلم ف الجهاد= تعامل معها تعامً نظر

ا ‐ بحسب تعبيره – يستخرجه من الهدي والسيرة النبوية، بناء علا أو حركيا عمليهذا الفصل توجيه صرفًا، ولم يذكر ف

نظرته ف تساوي الحالة المعاصرة والحالة السالفة من حيث اعتبار كل منهما جاهلية، كما فعل ف الفصول السابقة، وما

ذكره من توجيه ‐ الذي هو معلم من معالم الطريق – هو توجيه نظري، متعلق ببيان غلط موقف من أسماهم المهزومين

أمام ضغط العصر الحاضر والاستشراق الماكر، والحث عل عدم وقوف هذا الموقف، يقول: (يجب ألا تخدعنا أو تفزعنا

حملات المستشرقين عل مبدأ الجهاد وألا يثقل عل عاتقنا ضغط الواقع وثقله ف ميزان القوى العالمية، فنروح نبحث

للجهاد الإسلام عن مبررات أدبية خارجة عن طبيعة هذا الدين، ف ملابسات دفاعية وقتية، كان الجهاد سينطلق ف طريقه

سواء وجدت أم لم توجد!

،طبيعة هذا الدين وإعلانه العام ومنهجه الواقع ألا نغفل عن الاعتبارات الذاتية ف ويجب ونحن نستعرض الواقع التاريخ

وألا نخلط بينها وبين المقتضيات الدفاعية الوقتية). (ص86-85).

والفصل الخامس من التاب بعنوان ( لا إله إلا اله.. منهج حياة)، يتحدّث فيه المؤلف عن مفهوم المجتمع المسلم،

والمجتمع الجاهل، ويتحدث فيه عن قضيتين اخريين الأول: منهج نشأة المجتمع المسلم، وهذه القضية سبق أن تحدث

فيها ف الفصل الثالث، لنه يتحدث فيها هنا من حيثية أخرى، والقضية الثانية: منهج الإسلام ف مواجهة واقع الحياة

البشرية، وهذه القضية سيتحدّث عنها أيضا ف الفصول التالية.

يقول المؤلف ف إيضاح مفهوم المجتمع المسلم: (إن السمة الأول المميزة لطبيعة المجتمع المسلم ه أن هذا المجتمع

يقوم عل قاعدة العبودية له وحده ف أمره كله، هذه العبودية الت تمثلها وتيفها شهادة لا إله إلا اله، وأنَّ محمدًا رسول اله

.

وتتمثل هذه العبودية ف التصور الاعتقادي، كما تتمثل ف الشعائر التعبدية، كما تتمثل ف الشرائع القانونية سواء). (ص94).

ويقول: (وأيما جانب من هذه الجوانب تخلف عن الوجود فقد تخلف الإسلام فقد تخلف الإسلام نفسه عن الوجود، لتخلف

ركنه الأول، وهو شهادة أن لا إله إلا اله وأن محمدًا رسول اله). (ص95).

ويقـول فـ تعريـف المجتمـع الجـاهل: (إن المجتمـع الجـاهل هـو كـل مجتمـع غيـر المجتمـع المسـلم ! وإذا أردنـا التحديـد

الموضوع قلنا : إنه هو كل مجتمع لا يخلص عبوديته له وحده، متمثلة هذه العبودية ف التصور الاعتقادي ، وف الشعائر

التعبدية ، وف الشرائع القانونية). (ص98).

ثم يقول : (وبهذا التعريف الموضوع تدخل ف إطار المجتمع الجاهل جميع المجتمعات القائمة اليوم ف الأرض فعلا!).

(ص98). ثم يذكر دخول المجتمعات الشيوعية، والمجتمعات الوثنية، والمجتمعات اليهودية والنصرانية، ثم قال: (يدخل ف

إطار المجتمع الجاهل تلك المجتمعات الت تزعم لنفسها أنها مسلمة!

وهذه المجتمعات لا تدخل ف هذا الإطار لأنها تعتقد بألوهية أحد غير اله، ولا لأنها تقدم الشعائر التعبدية لغير اله أيضا،

ولنها تدخل ف هذا الإطار لأنها لا تدين بالعبودية له وحده ف نظامها ، وشرائعها وقيمها ، وموازينها ، وعاداتها وتقاليدها .

. وكل مقومات حياتها تقريبا!). (ص101).

أما المعلم من معالم الطريق الذي يوضحه المؤلف ف كيفية نشأة المجتمع المسلم، فهو متعلق بالحيثية الت وضع الفصل

من أجلها، وه كون قضية العبودية بالمفهوم الذي شرحه ه الفاصل بين المجتمع الإسلام والمجتمع الجاهل، فيقول:



أن يتجه الاهتمام أولا إل أساس هذا النظام ينبغ وإقامة مجتمع مسلم عل ،إقامة نظام مجتمع إسلام ير فقبل التف)

تخليص ضمائر الأفراد من العبودية لغير اله ‐ ف أي صورة من صورها الت أسلفنا ‐ وأن يجتمع الأفراد الذين تخلص

ضمائرهم من العبودية لغير اله ف جماعة مسلمة، وهذه الجماعة الت خلصت ضمائر أفرادها من العبودية لغير اله،

اعتقادا وعبادة وشريعة، ه الت ينشأ منها المجتمع المسلم ، وينظم إليها من يريد أن يعيش ف هذا المجتمع بعقيدته

وعبادته وشريعته الت تتمثل فيها العبودية له وحده، أو بتعبير آخر تتمثل فيها شهادة أن لا إله إلا اله ، وأن محمدًا رسول

اله .

وهذا كانت نشأة الجماعة المسلمة الأول الت أقامت المجتمع المسلم الأول . . وهذا تون نشأة كل جماعة مسلمة ،

وهذا يقوم كل مجتمع مسلم). (ص97-96).

والفصل السادس بعنوان (شريعة كونية) يتحدث فيه عن مسألة تدخل ف ما يسميه التَّصور الإسلام، ويعدها أساس

التصور الإسلام للوجود كله.(ص114). وهو بيان الغاية من إقامة الشريعة والعمل بها، فيذكر أن الغاية من ذلك ما يسميه

تحقيق التناسق بين حياة الإنسان وحركة الون الذي يعيش فيه، وتحقيق التناسق بين فطرة الإنسان وبين القوانين الظاهرة

الت تحمه بالإضافة إل أن ذلك واجب لتحقيق الإسلام اعتقادا. (ص111).

وقد سبق أن أشار المؤلف إل الفرة الإجمالية لهذا الفصل ف الفصل الثالث، وبن عل ذلك أن الجاهلية تعد شذوذًا عن

الوجود الون، وتصادما بين الجانب الإرادي للحياة والجانب الفطري. (ص53).

الفصل الرابع من تعريف المجتمع الجاهل بدايته ما ذكره ف ر فوالفصل السابع بعنوان (الإسلام هو الحضارة)، كر

والمجتمع الإسلام، وبن عل ذلك أن المجتمع الإسلام فقط هو المجتمع المتحضر، وبين أوجه تحضره، فالوجه الأول:

أن الحاكمية فيه له وحده، يقول: (حين تون الحاكمية العليا ف مجتمع له وحده ‐ متمثلة ف سيادة الشريعة الإلهية ‐

تون هذه ه الصورة الوحيدة الت يتحرر فيها البشر تحرراً كاملا من العبودية للبشر، وتون هذه ه (الحضارة الإنسانية)

لأن حضارة الإنسان تقتض قاعدةً أساسيةً من التحرر الحقيق الامل للإنسان، ومن الرامة المطلقة لل فرد ف المجتمع،

ولا حرية ‐ ف الحقيقة ‐ ولا كرامة للإنسان ‐ ممثلا ف كل فرد من أفراده ‐ ف مجتمع بعضه أرباب يشرعون وبعضه

عبيد يطيعون !). (ص119-118).

والوجه الثان: أن الآصرة الت تجمع الناس ف المجتمع الإسلام ليست متعلقة بأمور لا إرادية مثل الجنس أو اللون أو

ر ومنهج الحياة. يقول: (فالمجتمع الذي يتجمع فيه الناس علالأرض، وإنما متعلقة بأمر إرادي وهو العقيدة والتصور والف

أمر يتعلق بإرادتهم الحرة واختيارهم الذات هو المجتمع المتحضر . . اما المجتمع الذي يتجمع فيه الناس عل أمر خارج عن

إرادتهم الإنسانية فهو المجتمع المتخلف . . أو بالمصطلح الإسلام . . هو (المجتمع الجاهل) !). (ص120).

والوجه الثالث: أن المجتمع الإسلام و تون " إنسانية " الإنسان ه القيمة العليا فيه ، وتون الخصائص " الإنسانية " فيه

ه موضع التريم والاعتبار ، وليست المادة، مع أن المجتمع الإسلام لا يحتقر المادة أيضا. (ص121-120).

والوجه الرابع: أن الأسرة ف المجتمع الإسلام ه قاعدة المجتمع، وليست العلاقات الجنسية الحرة. يقول: (وقضية الأسرة

والعلاقات بين الجنسين قضية حاسمة ف تحديد صفة المجتمع؛ متخلف أم متحضر ، جاهل أم إسلام !، والمجتمعات

الت تسود فيها القيم والأخلاق والنزعات الحيوانية ف هذه العلاقة لا يمن أن تون مجتمعات متحضرة ، مهما تبلغ من

التفوق الصناع والاقتصادي والعلم ! إن هذا المقياس لا يخط ف قياس مدى التقدم " الإنسان). (ص124).

ويمن اعتبار هذا الفصل إيضاحا للفرة الت استتفح بها المؤلف كتابه، وه أن الإسلام ينبغ أن يستلم قيادة البشرية الآن

،ر المجتمع الإسلامتظهر تحض حافة الهاوية، أي أن هذه الأوجه الت عل ‐ عالم القيم ووقوفها ‐ بالتال بعد إفلاسها ف

تجعل الوصول إليه هدفًا منشودا. يقول: (إن المجتمع الإسلام ‐ كما يبدو من تعرفينا المستقل للحضارة ‐ ليس مجرد



صورة تاريخية، يبحث عنها ف ذكريات الماض، إنما هو طُلبة الحاضر وأمل المستقبل، إنه هدف يمن أن تستشرفه

البشرية كلها اليوم وغدًا، لترتفع به من وهدة الجاهلية الت تتردى فيها، سواء ف هذه الجاهلية الأمم المتقدمة صناعيا

واقتصاديا والأمم المتخلفة أيضا). (ص131).

والفصل الثامن بعنوان (التصور الإسلام والثقافة)، يتحدّث فيه عن شمولية مدلول مصطلح الحاكمية للنشاط الفري

بان، وأحال ف ما يتعلق بالنشاط والفن، أي أنه يجب الرجوع ف هذين النشاطين إل التصور الإسلام وإل مصدره الر

الفنّ إل كتاب لأخيه محمد قطب بعنوان (منهج الفن الإسلام)، وقرر ف عدة صفحات وجوب الرجوع إل التصور

الإسلام ف ما يتعلق بالنشاط الفري، وحذّر من الاعتماد عل مناهج الفر الغرب وعل نتاجه ف الدراسات الإسلامية،

وأنه وإن كان الرجوع إل الغرب ضرورا ف ما يتعلق بالعلوم البحتة فينبغ تجريدها من أية ظلال فلسفية معادية للدين.

(ص148).

والفصل التاسع بعنوان (جنسية المسلم عقيدته)، قرر فيه الوجه الذي ذكره ف الفصل السابع من أوجه تحضر المجتمع

الإسلام، وهو أن الآصرة الت تجمع بين أعضاء هذا المجتمع ه آصرة العقيدة، وتحدّث فيه عن مفهوم (دار الإسلام) و(دار

الفر).

يقول: (بهذه النصاعة الاملة ، وبهذا الجزم القاطع جاء الإسلام . . جاء يرفع الإنسان ويخلصه من وشائج الأرض والطين ،

ومن وشائج اللحم والدم ‐ وه من وشائج الأرض والطين ‐ فلا وطن للمسلم إلا الذي تقام فيه شريعة اله ، فتقوم الروابط

بينه وبين سانه عل أساس الارتباط ف اله، ولا جنسية للمسلم إلا عقيدته الت تجعله عضوا ف "الأمة المسلمة " ف " دار

الإسلام " ، ولا قرابة للمسلم إلا تلك الت تنبثق من العقيدة ف اله ، فتصل الوشيجة بينه وبين أهله ف اله). (ص151).

ويقول: (وكل أرض تحارب المسلم ف عقيدته، وتصده عن دينه، وتعطل عمل شريعته، فه " دار حرب " ولو كان فيها أهله

وعشيرته وقومه وماله وتجارته . . وكل أرض تقوم فيها عقيدته وتعمل فيها شريعته ، فه " دار إسلام " ولو لم ين فيها أهل

ولا عشيرة ولا قوم ولا تجارة). (ص159).

وف هذا الفصل يلاحظ أيضا أن التوجيه الذي وجهه المؤلف لأصحاب الدعوة الإسلامية، أو المعلم من معالم الطريق الذي

أوضحه لهم، لا يتعلق بقضية عملية حركية بناها عل تعريف دار الإسلام ودار الفر، وإنما اكتف بتوجيه نظري فقال: (لا

ينبغ أن تقوم ف نفوس أصحاب الدعوة إل اله تلك الشوك السطحية ف حقيقة الجاهلية وحقيقة الإسلام، وف صفة دار

الحرب ودار الإسلام، فمن هنا يؤت الثير منهم ف تصوراته ويقينه، إنه لا إسلام ف أرض لا يحمها الإسلام ولا تقوم فيها

شريعته، ولا دار إسلام إلا الت يهيمن عليها الإسلام بمنهجه وقانونه، وليس وراء الإيمان إلا الفر، وليس دون الإسلام إلا

الجاهلية، وليس بعد الحق إلا الضلال). (ص161).

والفصل العاشر بعنوان (نقلة بعيدة) وعنوان الفصل يعط دلالة عن موضوعه، فهو يقصد التحذير من مجاراة ما يسميها

الجاهلية أو الاصطلاح معها أو الرضا بأنصاف الحلول معها لا من ناحية التصور ولا من ناحية الأوضاع المنبثقة عنه، وأنه

يستحيل التوفيق والالتقاء بين الإسلام والجاهلية، وأن وظيفة الإسلام إقصاء الجاهلية من قيادة البشرية.

ويبن المؤلف عل هذا توجيهات صريحة عملية لأصحاب الدعوة الإسلامية ف ما يتعلق بالعلاقة مع المجتمعات المعاصرة

الت يعدها المؤلف مجتمعات جاهلية، وكيفية مخاطبتها.

فأما من ناحية الخطاب: فيقرر أنه ينبغ مخاطبة الناس ف هذه المجتمعات كما خوطب الناس بالإسلام أو مرة، لأنه يعد

الجاهلية الت تعيش فيها هذه المجتمعات كالجاهلية الت كانت ف الجزيرة العربية وفارس والروم.

يقول: (والمسألة ف حقيقتها ه مسألة كفر وإيمان، مسألة شرك وتوحيد، مسألة جاهلية وإسلام، وهذا ما ينبغ أن يون

واضحا: إن الناس ليسوا مسلمين ‐كما يدّعون‐ وهم يحيون حياة الجاهلية، وإذا كان فيهم من يحب أن يخدع نفسه أو



يخدع الآخرين، فيعتقد أن الإسلام يمن أن يستقيم مع هذه الجاهلية فله ذلك، ولن انخداعه أو خداعه لا يغير من حقيقة

الواقع شيئاً: ليس هذا إسلاما، وليس هؤلاء مسلمين، والدعوة اليوم إنما تقوم لترد هؤلاء الجاهلين إل الإسلام، ولتجعل منهم

مسلمين من جديد). (ص173).

ويذكر المؤلف للتشجيع عل تبن هذه الطريقة ف الخطاب والدعوة أن الانتقال الامل من حياة إل حياة قد يون أيسر

عل النفس البشرية من التعديلات الجزئية!

أما ف العلاقة مع هذه المجتمعات فيقول: (لا نقاطع الجاهلية الآن وننزوي عنها وننعزل .. كلا، إنما ه المخالطة مع التميز،

والأخذ والعطاء مع الترفع، والصدع بالحق ف مودة، والاستعلاء بالإيمان ف تواضع. والامتلاء بعد هذا كله بالحقيقة الواقعة.

وسط جاهلية، وأننا أهدى طريقاً من هذه الجاهلية، وإنها نقلة بعيدة واسعة، هذه النقلة من الجاهلية إل أننا نعيش ف وه

الإسلام، وإنها هوة فاصلة لا يقام فوقها معبر للالتقاء ف منتصف الطريق، ولن لينتقل عليه أهل الجاهلية إل الإسلام، سواء

،(الإسلام) غير الوطن ويزعمون أنهم مسلمون، أو كانوا يعيشون ف ،الوطن الإسلام كانوا ممن يعيشون فيما يسم

وليخرجوا من الظلمات إل النور، ولينجوا من هذه الشقوة الت هم فيها، وينعموا بالخير الذي ذقناه نحن الذين عرفنا

الإسلام وحاولنا أن نعيش به .. وإلا فلنقل ما أمر اله سبحانه الرسول صل اله عليه وسلم أن يقوله: لم دينم ول دين).

(ص177).

والفصل الحادي عشر بعنوان (استعلاء الإيمان) وهذا أيضا يندرج ف موضوع الفصل السابق، وهو التعامل مع المجتمعات

الجاهلية، ويطرح المؤلف فرة الشعور بالاستعلاء الإيمان، كحل لمواجهة ضغوط المجتمعات الجاهلية وثقلها وسخريتها

واستهزائها، الت تولد الشعور بالغربة، ويركز المؤلف عل التصورات الت تثير الشعور بالاستعلاء الإيمان، وه قناعة

المسلم بصلته برب الناس وميزان الحق وينابيع الوجود. (ص187).

والفصل الثان عشر، وهو الفصل الأخير ف التاب، بعنوان (هذا هو الطريق) ينطلق فيه المؤلف من قصة أصحاب

الأخدود ، ويقصد فيها لفت أنظار أصحاب الدعوة الإسلامية إل الجزاء الذي ينتظرهم عل دعوتهم، وأن الخاتمة الت وصل

إليها أصحاب الأخدود لا تعن عدم انتصارهم.

يقول: (لم ين بد من هذا النموذج الذي لا ينجو فيه المؤمنون ، ولا يؤخذ الافرون! ذلك ليستقر ف حس المؤمنين ‐

أصحاب دعوة اله ‐ أنهم قد يدعون إل النهاية كهذه النهاية ف طريقهم إل اله، وأن ليس لهم من الأمر شء، إنما أمرهم

وأمر العقيدة إل اله !

الحياة، وأن يستعلوا بالإيمان عل ه، وأن يؤثروا العقيدة علإن عليهم أن يؤدوا واجبهم، ثم يذهبوا، وواجبهم أن يختاروا ال

الفتنة وأن يصدقوا اله ف العمل والنية، ثم يفعل اله بهم وبأعدائهم كما يفعل بدعوته ودينه ما يشاء، وينته بهم إل نهاية من

تلك النهايات الت عرفها تاريخ الإيمان، أو إل غيرها مما يعلمه هو ويراه .

إنهم أجراء عند اله ، أينما وحيثما وكيفما أرادهم أن يعملوا عملوا وقبضوا الأجر المعلوم، وليس لهم ولا عليهم أن تتجه

الدعوة إل أي مصير ، فذلك شأن صاحب الأمر لا شأن الأجير !

وهم يقبضون الدفعة الأول طمأنينة ف القلب ، ورفعة ف الشعور ، وجمالا ف التصور ، وانطلاقاً من الأوهاق والجواذب ،

وتحرراً من الخوف والقلق ، ف كل حال من الأحوال .

وهم يقبضون الدفعة الثانية ف الملأ الأعل وذكراً وكرامة ، وهم بعد ف هذه الأرض الصغيرة .

ثم هم يقبضون الدفعة البرى ف الآخرة حسابا يسيرا ونعيما كبيرا .

ا لقدرته ، يفعل بهم فونوا أداة لقدره وستاره ، وأنهم مختارون ليا ، رضوان الومع كل دفعة ما هو أكبر منها جميع

الأرض ما يشاء). (ص197).



6- تأثير التاب وردود الأفعال حوله:

يقول الدكتور جعفر شيخ إدريس ف وصف هذا التاب: (التاب الذي لا نعرف ف تاريخ الحركة الإسلامية المعاصرة كتابا

كان أكثر منه انتشارا، ولا أقوى تأثيرا، ولا أخطر نتائج، ولا أشد رعبا لأعداء الحركة الإسلامية)[16].

ويقول ف تفسيره لسر تأثير هذا التاب: (إنه يدعو الشباب لهدف واضح كل الوضوح وسامق كأعل ما يون السموق، إنه

لا يطلب منهم أقل من أن يسعوا لتسلم قيادة البشرية، وهو هدف مغرٍ وجذَّاب لل ذي همة من الشباب، وهو مع اعترافه بأن

الطريق إل ذلك الهدف شاق وطويل إلا أنه يقنع قارئه بأنه ليس بالأمر المستحيل لمن عزم عل السير فيه، وأعد له

عدته)[17].

ونستطيع أن نجد الأثر الواسع لهذا التاب ف تاريخ الحركات والجماعات الإسلامية منذ صدوره قبل أكثر من نصف قَرن

وحت الآن، والنظر ف تأثير هذا التاب ه ف حقيقته نظر ف تأثير فر سيد قطب، إذ إن هذا التاب كما قدمنا يمثل

الصورة النهائية لفره، وهو أيضا كما قيل ف وصفه: زبدة فره.

نقتصر هنا عل عرض جانبٍ واحدٍ من جوانب تأثير التاب، وهو التأثير الجدل له، فالتاب يصدق عليه الوصف الدارج

(كتاب مثير للجدل)، فنعرض ما اثير حول مضامين التاب من جدل داخل هذه الحركات، هذا الجدل الذي أدت إثارته

أحيانًا إل عمليات فرز وتصنيف داخل تلك الحركات.

ف وقت مبر من صدور التاب؛ دار جدل داخل جماعة الإخوان ف وصف العلاقة بين الأفار الت قدمها سيد قطب وبين

أفار مؤسس جماعة الإخوان حسن البنا، ومع أن المرشد الثان للجماعة حسن الهضيب أثن عل التاب[18] ، إلا أن فئة

من الإخوان رأوا ف فر سيد قطب مناقضةً لفر حسن البنا.

يقول الدكتور عبد اله أبو عزة: (ومن خلال استعراضنا الموجز لآراء حسن البنا ف القضايا نفسها الت تعرض لها سيد

قطب ف محاولته رسم منهاج العمل الإسلام من خلال كتابه «معالم ف الطريق» يتبين لنا مدى الانقلاب الذي أحدثه الفر

القطب ف عقول كثيرين من الإخوان المسلمين، والذي حملنا عل الاهتمام بآراء سيد قطب عل هذا النحو هو أنها سيطرت

ــا، وغــدت مصــطلحات نظريتــه هــ مــا بعــد منتصــف عقــد الســبعينات تقريب ــر جمهــرة الإخــوان المســلمين إلــف علــ

المصطلحات الرائجة ف كتابات الإخوان، وأصحبت هذه الآراء عند الأكثرين ه الحجة والمعيار الذي يقاس به كل قول أو

يرجع إليه عند أي خلاف.

ومع ذلك فإن عددا من الإخوان مفرين وقادة وغيرهم، كانت لهم عل آراء سيد قطب تحفظات منذ البداية، وقد أحدثت هذه

ر عندما عارضت إدخال كتاب معالم فوقت مب ار فالسجون، وتصدّي لهذه الأف ا بين الإخوان فار انقسامالأف

الطريق ف المناهج التربوية للإخوان سنة 1967م، بل دعوت إل استبعاد ف ظلال القرآن أيضا، وعندما اعترضت بشدة

تب التنفيذي لقيادات الإخوان المسلمين فاجتماع الم اللغة الإنجليزية الذي طرح ف مقترح ترجمة كتاب المعالم إل عل

البلاد العربية سنة 1967م وحت بداية حزيران 1973م، ومما يؤسف له أنن لم أتمن من إكمال مناقشة الأفار المذكورة

وذلك بسبب جنوح بعض المعترضين إل أسلوب التجريح والإهانات والشتائم بجانب الضغوطات الشديدة الت تعرضت لها

إدارة المجلة فتوقفت عن نشر الموضوع بعد ظهور الحلقة السادسة كما أشرت من قبل.

.. إنن أعرف نفرا من الإخوان البارزين كانوا يخالفون سيد قطب رحمه اله ف ما عرضه من أفار بيد أنهم آثروا الامتناع

عن ممارسة النقد لأن الجماعة كانت تئن تحت وطأة محنة قاسية ف سن الستينات، وبعضهم رأى دم سيد قطب ما زال

ساخنًا ولم يستحسن الشروع ف النقد، وقد وجدت عل الدكتور يوسف القرضاوي مع حب وتقديري له لأنه اختار أن يون

من هذا الفريق)[19].

وف سنة 1985م نظَّم المتب العرب لدول الخليج ندوةً ف البحرين بعنوان «اتجاهات الفر الإسلام المعاصر»[20]،



حضرها مجموعة من قيادات ومفري جماعة الإخوان ف مصر والأردن وغيرهما، وغيرهم، قدّم فيها الدكتور جعفر شيخ

إدريس ورقة بعنوان «قضية المنهج عند سيد قطب ف معالم ف الطريق» أيد فيها مضامين التاب تأيدًا جمليا، ثم ناقش

المؤلف ف موضعين: ف قوله ف كتاب المعالم إن العلة ف انفراد جيل الصحابة ليست وجود النب صل اله عليه وسلم،

وف قوله إن الأمة الإسلامية انقطع وجودها.

وقد عقب عل هذه الورقة عدد من حضور المؤتمر، واشتمل تعقيب بعضهم عل مزيد نقد لفر سيد قطب، كما اشتمل

تعقيب بعضهم عل دفاع عنه.

فركز الدكتور محمد سليم العوا ف تعقيبه عل الآثار السلبية لفرة الاستعلاء الإيمان الت طرحها سيد قطب ف المعالم ،

وه ف نظره نشأ عنها ظاهرة التطرف وظهور جماعة التفير والهجرة[21].

وانتقد الدكتور وهبة الزحيل وصف سيد قطب للنشاط الفقه المعاصر باستنبات البذور ف الهواء[22]، وأثن عل كلامه

الدكتور يوسف القرضاوي[23] ، ثم دافع عنه الدكتور إبراهيم زيد اليلان بواقعة حدثه بها الشيخ محمد أبو زهرة وه أن

سيد قطب كان يرسل إليه ملازم «ف ظلال القرآن» ليزداد اطمئنانًا عل الأحام الفقهية الت يطرحها ف الظلال[24].

والنقد الذي وجهه الدكتور يوسف القرضاوي ف تعقيبه بين فيه أن الجاهلية الت وصف بها سيد قطب المجتمعات

المعاصرة يعن بها جاهلية الفر، ونقل من كتابه وصفه للمساجد المعاصرة بمعابد الجاهلية، وأن هذه ه القضية الأساسية

الت ينبغ الوقوف عندها ف فر سيد قطب[25].

وهذا النقد الذي وجهه القرضاوي لسيد قطب ف تلك الندوة سنة 1985م، أعاده بعد ما يقرب من عشرين عاما سنة 2004م

ف مذكراته الت نشرها ف شبة الانترنت عندما كتب فيها (وقفة مع سيد قطب) قال فيها بعد أن ذكر مراحل وتنقلات سيد

قطب: (وأخطر ما تحتويه التوجهات الجديدة ف هذه المرحلة لسيد قطب، هو ركونه إل فرة التفير والتوسع فيه، بحيث

يفهم قارئه من ظاهر كلامه ف مواضع كثيرة ومتفرقة من الظلال ومما أفرغه ف كتابه معالم ف الطريق أن المجتمعات كلها

قد أصبحت جاهلية، وهو لا يقصد بالجاهلية جاهلية العمل والسلوك فقط، بل جاهلية العقيدة إنها الشرك والفر باله، حيث

لم ترض بحاكميته تعال، وأشركت معه آلهة أخرى، استوردت من عندهم الأنظمة والقوانين، والقيم والموازين، والأفار

والمفاهيم، واستبدلوا بها شريعة اله، وأحام كتابه وسنة رسوله صل اله عليه وسلم).

كما انتقد القرضاوي ف مقاله موقف سيد من الفقه الإسلام، وهو موقف مبن عل نظرته للمجتمع.

وبحم نشر القرضاوي هذا اللام هذه المرة ف النت، فقد أثار جد وكتبت المقالات ف مناقشته والرد عليه[26]، ثم كتب

القرضاوي تعقيبا عليها ف مقال بعنوان (كلمة أخيرة حول سيد قطب).

والواقع أن هذين الانتقادين اللذين ۇجِها لتاب «معالم ف الطريق» ف تلك الندوة، وف تلك المقالات حول نظرته للفقه

مقالاته الت ه أبو عزة فوالقرضاوي، وما انتقده عليه القرضاوي وقبله عبد ال الذي انتقده عليه وهبة الزحيل الإسلام

نشرها ف الشهاب اللبنانية، والت سبقت الإشارة إليها من قوله بتفير المجتمع المسلم= هذان الانتقادان كانت قد ناقشتهما

مناقشة تفصيلية رسالة علمية للدكتور صلاح عبد الفتاح الخالدي قُدّمت لجامعة الإمام محمد بن سعود بالرياض سنة

1984م بعنوان «ف ظلال القرآن: دراسة وتقويم»[27].

وكتب أحد الإخوان المصريين وهو سالم البهنساوي كتابا ف التعليق عل «معالم ف الطريق» أراد فيه شرح بعض ألفاظ

التاب بحيث لا تعط معان دالة عل الغلو ف التفير. وهو بعنوان «أضواء عل معالم ف الطريق»، طبع عن دار البحوث

العلمية بالويت سنة 1985م.

ثمة انتقاد آخر وجهه القرضاوي لسيد قطب، ف مقاله آنف الذكر، وهو انتقاد نابع من رأي المدرسة الت تسم مدرسة

كتابه «فقه الجهاد»الذي صدرت طبعته الأول وكرر هذا الانتقاد ف ،ه تعالدين ال غايات الجهاد ف ف التنوير الإسلام



سنة 2009م، حيث أورد كلام سيد قطب من «الظلال» وهو نفسه فصل الجهاد الذي ذكره سيد ف «المعالم»، وسجل عليه

ست ملاحظات [28].

ومن أهم الانتقادات وأعمقها لتاب «المعالم» ولفر سيد قطب إجما ‐ وإن لم يحظَ بالشهرة اللائقة به بين الحركات

الإسلامية– = ما كتبه الأستاذ أبو الحسن الندوي رحمه اله تعال ف كتابه «التفسير السياس للإسلام ف مرآة كتابات

الأستاذ أب الأعل المودودي والشهيد سيد قطب» الذي صدرت طبعته العربية الأول سنة 1979م حيث ذكر أن سيدًا لا

يفهم من (لا إله إلا اله) إلا رد الحاكمية ف كل الأمور إل اله وإفراده بها، وأنه يعدها من أخص خصائص الألوهية[29]،

وقال ف ضمن نقده لهذه الفرة: (والذين حصروا صفات اله وحقوقه ف حق الحاكمية والسلطة العليا، ورأوه أصل

الحقوق الإلهية، وأول المطالب الربانية= أخاف أن يون قد صدق عليهم قول الرب تبارك وتعال : وما قدروا اله حق

قدره)[30].

ة، وهو ما ذكره فمواجهة الجاهلي البدء بقضية العقيدة ف كتابه إل ا حول دعوة سيد قطب فثمة نقاش حصل أيض

الفصل الثان ف التاب (طبيعة المنهج القرآن)، فف سنة 1971م كتب بدمشق الشيخ محمد ناصر الدين الألبان مقدمةً

لاختصاره لتاب «العلو للعل العظيم» للإمام الذهب، بين فيها أهمية الاهتمام بالدعوة لتصحيح عقائد الناس، وأن كثيرا

من الدعاة يغفلون عن ذلك، ثم ذكر انتباه (الأستاذ البير سيد قطب رحمه اله تعال) لهذه النقطة، ونقل كلاما له من كتاب

«المعالم» ثم علق عليه بقوله: (من أجل ذلك كان لا بدَّ للعاملين من أجل الدعوة الإسلامية أن يتعاونُوا جميعا عل الخلاص

من كل ما هو جاهل مخالف للإسلام, ولا سبيل إل ذلك إلا بالرجوع إل التاب والسنة, كما يشير إل ذلك قوله صل اله

عليه وسلم: (تركت فيم أمرين لن تضلوا ما إن تمستم بهما: كتاب اله وسنت, ولن يتفرقا حت يردا عل الحوض)، فإذا

هــم فعلــوا ذلــك فقــد وضعــوا الأســاس لقيــام المجتمــع الإسلامــ وبــدونه لا يمــن أن تــون لهــم قائمــة, أو تنشــأ لهــم دولــة

مسلحة)[31].

وهنا يلاحظ أن الألبان يثن عل كتاب «المعالم»، وينقل كلاما منه محتفيا به[32]، لنه يطور مفهوم مواجهة الجاهلية الذي

هو المقصد الأساس لتاب «المعالم» ويعدّله عل نحوٍ يراع مقاصد الدعوة السلفية.

ثم إن الألبان نقل بعد ذلك كلاما لمحمد سعيد رمضان البوط من رسالته «باطن الإثم الخطر الأكبر ف حياة المسلمين»

يومء فيه البوط إل نقد اهتمام سيد قطب بشرح المجتمع الجاهل، وأن مشلة المسلمين متعلقة بالأخلاق وليست

بالقناعة والفر، ثم ناقشه الألبان ف فرته هذه مناقشة مختصرة، بين فيها أولوية الدعوة لتصحيح العقائد[33].

 

________________________________________

[1] الطبعة المعتمدة ف العزو ه الطبعة التاسعة عن دار الشروق سنة 1982م.

[2] «مذكرات سائح ف الشرق العرب» (ص189).

[3] «سيد قطب من الميلاد إل الاستشهاد» للدكتور صلاح الخالدي (ص266-265 ،323).

[4] مقال «وقفة مع سيد قطب» منشور ف موقع القرضاوي ضمن مذكراته. والقرضاوي يقصد أن سيدًا بدأ يفر ف أن

المجتمع غير مسلم، والناس غير مسلمين. كما ف كلامه ف «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص58).

[5] من مقال منشور ف موقع إسلام أون لاين، وهو ف كتاب «سيد قطب بعد 43 عاما من استشهاده» (ص80).

[6] «أيام من حيات» لزينب الغزال (ص395-394).



[7] انظر: «ذكريات لا مذكرات» لعمر التلمسان (ص280-281)، و«الإخوان المسلمون الحركة الأم دراسة نقدية» لعبد

اله أبو عزة (ص190)، ومناقشة محمد سليم العوا لبحث «قضية المنهج عند سيد قطب» ضمن كتاب «ندوة اتجاهات

الفر الإسلام المعاصر» (ص551)، والشريط الحادي والعشرين من سلسلة «قضايا الإيمان والفر» لمحمد إسماعيل

المقدم، وهو متوفر مفرغًا ف الشبة.

[8] «النب وفرعون» لجيلز كيبيل (ص27).

[9] «النب وفرعون» لجيلز كيبيل (ص27).

[10] «قضية المنهج عند سيد قطب» ضمن كتاب «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص536).

[11] «التفسير السياس للإسلام» لأب الحسن الندوي (ص255).

[12] نقله عنه عبد اله العقيل ف «أعلام الحركة الإسلامية المعاصرة» (ص48).

[13] انظر «فقه الجهاد» للقرضاوي (1/424).

[14] كرر وصفهم بهذا الوصف ف سبعة مواضع من هذا الفصل(ص66، 72، 73، 74، 75، 81، 90).

[15] المقصود من هذا التنبيه هو لفت الانتباه إل منهجية المؤلف ف كتابه هذا. أما الانتقاد والتفصيل فله موضعه.

[16] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص532).

[17] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص535-534).

[18] وهذا ما يعتمد عليه من ينصر القول بإخوانية أفار سيد قطب، إذ اعتمد عليه صاحبه أحمد عبد المجيد ف لقائه مع

ضياء رشوان عل قناة الفراعيين، واعتمد عليه الدكتور صلاح الخالدي ف كتابه «سيد قطب من الميلاد إل الاستشهاد»

(ص555)، ونشر الدكتور محمد عبد القادر أبو فارس سنة 1999م كتابا بعنوان «منهج التغيير عند الشهيدين حسن البنا

وسيد قطب» لقصد بيان المطابقة بين أفاريهما. وينتصر القرضاوي ف مقاله «كلمة أخيرة حول سيد قطب» للقول

«الإسلامــ ــر السياســالملامــح العامــة للف» لام لطــارق البشــري، وهــو فــريهمــا، ويســتشهد فيــه ببالمغــايرة بيــن ف

(ص33-32).

[19]«الإخوان المسلمون الحركة الأم: دراسة نقدية» (ص212-211).

[20] أوراق الندوة مطبوعة ف مجلد كبير، والورقة المشار إليها والتعقيبات عليها ه فيه (ص565-530).

[21] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص549).

[22] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص554). وكان الزحيل قد كتب مقا ف مجلة الوع الويتية بعنوان

«المعتدون عل الفقه الإسلام» انتقد فيه سيدًا ف هذه القضية.

[23] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص559).

[24] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص561-560).

[25] «ندوة اتجاهات الفر الإسلام المعاصر» (ص559-557).

[26] وقد ترر الجدل أيضا سنة 2009 بعد أن ذكر القرضاوي تصريحات مماثلة ف لقائه مع ضياء رشوان ف قناة

الفراعين. وجمع بعض ما كتب ف الدفاع عن سيد قطب ف كتاب «سيد قطب بعد 43 عاما من استشهاده» وهو بتقديم

الدكتور صلاح الخالدي، وهناك مجموع آخر حرره معتز الخطيب بعنوان «سيد قطب والتفير: أزمة أفار أم مشلة

قراءة؟».

[27] وقــد طبعهــا المؤلــف فــ ثلاثــة أجــزاء، والمناقشــة فــ الجــزء الثــالث الــذي ســماه «فــ ظلال القــرآن فــ الميــزان»

(ص205-271) من الطبعة الثانية سنة 2000م.



.(424-1/415) [28]

[29] «التفسير السياس للإسلام» (ص257-256).

[30] «التفسير السياس للإسلام» (ص264).

[31] «مختصر العلو للعل الغفار» (ص63-62).

[32] يقول الدكتور عبد اله عزام ف «عملاق الفر الإسلام» : ومن المعلوم كما بلغن من الثقات أن الشيخ الألبان كان

يقول: إن خير من كتب عن التوحيد ف هذا العصر هو سيد قطب ، وكان ينصح بقراءة «معالم ف الطريق» لأنه يرى أن

التاب وضح التوحيد).

[33] «مختصر العلو للعل الغفار» (ص67-63).

 

 

مركز البيان للبحوث

المصادر:


